
  

SDASD ASD 
[ŞİRKET ADI]  [Şirket adresi] 

 

 
 
 Es-Semâü'd-Dünyâ 
 



1 

 

ÖNSÖZ 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Bu iş için sizden istediğimiz hiçbir ücret yoktur, zaten sizden 

istediğimiz bir şey de yoktur, tek isteğimiz de Rabbimizin lütfettiği, habibinin nuruyla 

aydınlattığı dosdoğru yolu dilemenizdir, sevgiyle yolunda kulluk etmenizdir ki bu 

isteğimiz de Allah’adır. Sözlerimiz Allah rızası için ve Allah’tan çekinenler içindir. Kibirli 

bir şekilde tövbeye yanaşmayıp yan çizenlerden olmayın. Düşman olarak kula kendisi 

yeter. Bize karşı kibirlenmeyin, itaat ve teslimiyet gösterin. Tuttuğumuz yol gerçekliği 

meydanda olan hak yoldur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

0 

Ekvator 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

  

 Bizi yolunda nuruna kavuşturana hamd olsun, nurunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar yolculuktan kaçar mı?     

 

 Sıfır noktasından, peygamberlerin efendisi Hz. Muhammed Sav.’ e  ve tüm peygamberlerimize, 

tüm o salih kullara ki Rabbimizin lütfu ve ikramı ile günahkâr, o kirli ellerimize bakmadan tutan 

büyüklerimize, bizlerin üstüne başına bakmaksızın sofrasına buyur edenlere, dualarımıza âmin 

diyenlere, bizlere yolda dualarını eksik etmeyenlere, tüm o sevdiklerimize, bizi sevenlere selam 

olsun. Rabbimiz olan Allah’a hamd olsun. Allah’ım iş senindir, lütfunla da hiç şüphemiz yoktur 

ki iş senindir, yardımını bekliyoruz.  

 Hak yolda manevi yönümüzü geliştirmeye gayret ediyoruz ruhumuzu geliştirmeye, 

Rabbimizin rızasını kazanmak üzere, her işimiz onun rızası üzere, onun emir ve yasaklarına 

uyarak, onun örnek almamızı emrettiği kulu örnek alarak ki biz de takdiriyle, lütfuyla ve 

rahmetiyle habibi Hz. Muhammed Sav.’ in yolundayız, öyle yolundayız ki zincirimiz sanki onun 

elinde, biz de sevinçle onun tahtının hemen yanında, hemen sağ tarafında, sevgiyle ona bağlı, 

aşktan yoğun bir sevgiyle gözlerimiz kararmış bir halde, dizlerimiz üstünde, emrini heyecanla 

bekleyen kölesi gibiyiz, peygamberimizi örnek alarak çok güçlü ahlaki bir karakter inşa etmeye 

gayret ediyoruz, aklımız başımızda, fiziksel olarak da sağlıklıyız, sakin ve huzurlu aynı 

zamanda da maneviyat çalışmasıyla da daha da genişleyen zihnimiz var ki bu zihnimiz üzerinde 

de Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri ile her zamanda da şartta da kontrol sahibiyiz ki heva 

ve hevesimize kapılıp, arzu ve isteklerimizin esiri olmaktan da Rabbimiz bizleri koruyup 

muhafaza ediyor, Rabbimizin lütfu ile de Rabbimizin de huzurunda olduğumuz için hayatımızı 

da daha yüksek hedeflere odaklanarak yaşıyoruz ki Rabbimizin lütfu ve ikramı ile de 

maneviyatta anlaşılması ve kavranması zor olan hususları da anlayabiliyoruz ve 

kavrayabiliyoruz, Rabbimizin lütfu ve ikramı ile de bu konuları da açıklayabiliyoruz, 

Rabbimizin lütfu ile de bulunduğumuz hak yolda da Rabbimizin rızası için çalıştığımız 

maneviyat çalışması ile de kendimizi de Rabbimizin lütfu ile sürekli eğiterek güçlendiriyoruz, 

zihnimizi karanlıktan, o saf kötülükten de daima uzak tutan, zihnimizi tüm kötülüklerden, o 

zehirden sürekli olarak temizleyen ve nurlandıran, şifalandıran, bizi yolunda koruyup kollayan, 

dünyanın türlü türlü karanlık yollarına sapmaktan muhafaza eden, bizi yolunda kibirden ve 

kötülükten arındıran, bizi sevgiyle yükselten, bizi dünyanın, evrenin ve ötesinin bilgisiyle 

donatarak yolunda ilim sahibi kılarak, o büyüklüğünü, o yüceliğini göstermeyi lütfederek bize 

tefekkür kapısını açan, gönlümüzü ve önümüzü nuru ile aydınlatan Rabbimize hamd olsun, 

peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ e selam olsun ve tüm peygamberlerimize ve tüm 

salih kullarına da.          

 



3 

 

 Bu çalışmada da Rabbimizin rızasını kazanmak için nasıl yaşamalıyız ki Rabbimizi razı etme 

konusunda da umudumuz da o kadar artsın bu soruya cevap arıyoruz, derdimiz de bu, 

Rabbimizin rızası yolunda da Dünya’ya ve tüm kullara da nasıl yaklaşmamız gerekiyor, 

yıldızların ve ötesine değin tüm galaksilere, tüm alemlere, tüm evrene de Rabbimizin rızası 

yolunda, rızası üzere nasıl ulaşabiliriz, nasıl yaklaşabiliriz, nasıl örnek olabiliriz ve nasıl 

Rabbimizin rızası üzere yaşatabiliriz bunun mücadelesini veriyoruz ve sizi de bu mücadeleye 

bu yolda koşturmaya Rabbimizin rızası için davet ediyoruz.   

 Yazılarda sürekli olarak geçen maneviyat ne demek ve neden tüm sorunların çözümü 

maneviyata bağlanıyor, bunun için maneviyat ve dünya üzerine bir örnek verecek olursak 

maneviyat olmadan geçen tüm hayatımızın maneviyatla geçen hayatımızdaki biran karşısında 

hiçbir değeri yoktur. Maneviyatta yaşadığımız biran dünya hayatından öte bir yaşam gibi ki 

biran bile bu dünyada yaşamadığımızı, bu dünyanın değersizliğini, gelip geçiciliğini 

anlayabiliriz, gördüğümüz rüyalar da bu konuda her gece bizlere bir mesaj veriyor. Rüya 

görürken her nasıl ki her şey çok mantıklı geliyor, hiç şaşırmıyoruz lakin uyandığımızda da 

gördüğümüz rüyanın ne kadar mantıksız olduğunu düşünüyoruz, işte bu dünya hayatımız da 

öyle mantıksız ve gelip geçici, gerçek olansa maneviyat, ahiretimiz, ruhumuz da bu hali 

yaşamaya özlem duyuyor, bedenimiz ve nefsimizse bu dünyaya adeta bağlı bir halde. 

 Doğamızı anlamak için kendimize bakmamız gerekiyor ki bu aynı evlatlarını yetiştiren 

ebeveynlerin çocuklarının hayatlarını okuması gibi, belgesel izlerken hayvanlar aleminden 

misal penguenler olsun nasıl yaşadıklarını, nasıl avlandıklarını, nasıl ilişki kurduklarını az çok 

doğalarını anlamamızda bu belgeseller, çeşitli araştırmalar bizlere yardımcı oluyor, onlar 

hakkında edindiğimiz bilgilerden çeşitli çıkarımlar yapıyoruz. Aynı şekilde evimizde olan bir 

bitkiyi düşünelim, nasıl gelişim sergilediğini, nasıl büyüdüğünü onun doğası hakkında da onu 

gözlemleyerek ihtiyaçlarıyla ilgilenerek hakkında bilgi sahibi oluyoruz, büyüyor, gelişiyor, 

güneşe doğru yapraklarını büyütüyor, ışığa doğru yöneliyor. Aynı şekilde şimdi de yüzük 

parmağımıza bakalım, üstünde ya değerli ya da yarı değerli bir taş var, gümüş veya altın 

üzerinde o taşın da bir rengi ve şekli var. Aynı şekilde hayatta kendi doğamızı anlamamız için 

de kendimize bakmamız gerekiyor, bir belgesel çekmemiz, güzel bir belgesel çekerek sürekli 

de bu belgeseli yaşadığımız zaman dilimine kadar izleyerek hatalarımızı görerek, düzelterek, 

geleceğimize yönelik de hesap yaparak, hesap gününden önce güzel bir belgesel çekmemiz 

gerekiyor ki Rabbimizi razı etme konusunda umudumuz olsun.  

 Doğamıza baktığımız zaman canımızın sürekli olarak bir şeyler çektiğini görüyoruz, susuyoruz 

susuzluğumuzu gidermek için hareket ediyoruz, acıkıyoruz açlığımızı gidermek için, tüm buna 

benzer arzu ve isteklerimiz hep hayatta kalma iç güdülerimiz sayesinde, nasıl ki atalarımızdan 

bizlere çeşitli miraslar kalıyor bunlar tarlalar, bağlar, bahçeler, evler, eşyalar olabiliyor aynı 

şekilde de atalarımızdan da temel arzu ve isteklerimiz, insanlarla da nasıl iletişim kurduğumuz, 

hayatı nasıl yaşamamız gerektiği, hayatı nasıl okumamız gerektiği, insanlarla nasıl bir ilişki 

geliştirmemiz gerektiği nesilden nesle de kalıtım yoluyla da aktarılıyor, bu aktarım sonucunda 

da çeşitli güzel huylarımız olabileceği gibi kötü huylarımız da olabiliyor. Bu kötü huylarımız 

şuna çekmiş, buna çekmiş gibi eleştirilere de konu olabiliyor, güzelliğimiz konusunda da 

övgülere muhatap olduğumuz gibi, bu fiziksel özelliklerimizi çeşitli yollarla değiştirmek 

isteyebiliyoruz estetik ameliyatla lakin bu kötü huylarımızı da bu kötü yanlarımızı da kötü 



4 

 

eğilimlerimizi de düzeltmek için de maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor. Elbette 

insanları okurken ailelerine atalarına bakarak yargılarda bulunmak da doğru değildir, baba cimri 

olabilir lakin çocuğu cimri olmayabilir, babanın babası da cimri olabilir, dedenin babası cimri 

olabilir lakin dedenin dedesi cimri olmayabilir, bu hususlar bizlere Rabbimizin takdiridir, 

babamızı annemizi seçemediğimiz gibi, doğduğumuz toprakları da biz seçmiyoruz, 

cinsiyetimizi de doğduğumuz yaşadığımız büyüdüğümüz evi de ve seçemediğimiz birçok şey 

var hayatta lakin iyi bir insan olmayı seçebiliriz ve buna yönelik de çalışabiliriz, iyi insanlar 

arasında olmayı seçebiliriz, cimri bir insan doğumuyla bu kötü yanını hayatında okurken 

kendisini tutumlu olarak tanımlayabilir ve çevresine de bu şekilde yaşama konusunda öğütler 

vererek kendisinin bu kötü davranışının iyi bir davranış olduğu konusunda çevresiyle 

mutabakata varmak ister ve zihninde kurduğu mantıksal çerçeveyi daha da güçlendirmek ister. 

Cimri doğası onun en büyük korkusu olan hayatta başkalarına ihtiyaç duymadan yaşama 

konusunda içini rahatlatır, ona güven verir, bu doğasını değişmesi de ilk olarak çevreye bağlıdır 

ki taşlar suyla, rüzgarla, sıcaklıkla nasıl şekilden şekle giriyorsa çevremizin de bizlere etkisi o 

denli büyüktür, çevremiz bu tutumumuza gerek olmadığını bizlere göstermesi gerekir, korkacak 

bir şey olmadığını bize göstermesi, her birimizin Rabbimize muhtaç olduğumuzu, her birimizin 

birbirimize bağlı ve birbirini tamamlayan parçalar olduğumuzu, bu çevre içinde de yaşarsa 

cimri halinden de taviz vererek yaşayabilir, bir adım daha atmak istediğinde, bu kötü eğilimini 

tam olarak değiştirmek istediğinde, o çevre gibi yaşamak istediğinde bu değişim gerçekleşir ki 

bu çevrenin güzel örnek olması ile, o cimri kişinin bu eğiliminin kötülüğünü görmesi ile ve 

doğasını değiştirmek üzere maneviyat çalışması içinde mantık ötesi hareket etmesi ile ki bu 

işler de hep Rabbimizin emrindedir onun takdirindedir.    

 Kalıtım yoluyla nasıl yaşayabileceğimizi, nasıl hayatta kalacağımızı öğreniyoruz ki misal 

leyleklerin yuva yapması, kunduzların yaptıkları barajlar gibi doğuştan kendilerine nasıl ev 

yapacaklarını içgüdüsel olarak biliyorlar, bizler de içgüdüsel olarak hayatta kalmak üzere yol 

alıyoruz. Bizler maneviyat çalışması ile kendi doğamızı değiştirmeye çalışıyoruz çünkü 

hayvanlar gibi bir oradan bir buraya koşturarak yaşayamayacağımızı, bitkiler gibi durduğumuz 

yerde büyüyüp solup gitmemek için taşlar gibi yerimizde çakılı kalmamak üzere yaşamak 

istediğimizden çünkü görüyoruz ki bu şekilde yaşamak bizlere acı ve ızdıraptan başka bir şey 

getirmiyor, okullara gidiyoruz, iş sahibi oluyoruz, işimizden tatmin olmuyoruz, evleniyoruz 

evimizden, dünyada her neyimizi olursa olsun başka şeyler arzuluyoruz ki o arzuyla kendimizi 

tatmin edelim, zihnimiz sürekli hazla dolup taşsın ve doysun biz de mutlu olalım, hayatımızda 

görüyoruz ki hayatımızın amacı bu arzular peşinde koşmak değil, bu arzular gerekli, yaşamamız 

için de gerekli, nefes almamız için de gerekli, mutlu olmamız için de gerekli, beraber olmak 

için de gerekli, hareket etmemiz için de gerekli ama bu arzularla bir yere varamıyoruz, sadece 

bir arzudan diğer bir arzuya kadar haz peşinde yaşayıp gidiyoruz, bu sürede de zaman da 

kaybediyoruz. İşte hayatın anlamını keşfetmek için bizler insan olmak istiyoruz ki Hz. Âdem 

As.’ da ilk insan ve peygamberdi. Peygamberlerimiz tarihler boyunca nasıl insan olacağımızı, 

nasıl Rabbimizi tanıyacağımızı tarif ettiler. Son peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ de 

yaşayışıyla bize bunun yolunu gösteriyor, Rabbimizin lütfu olan Kur’an-ı Kerim’ de bize bunu 

anlatıyor. Rabbimiz bizlerin insan olmasını istiyor ve nasıl insan olmamız gerektiği konusunda 

bizlere yardımcı oluyor. Bizlere hayatın anlamını açıklıyor. Nasıl hayatın anlamını 

keşfedebileceğimizi. Bu çalışma büyük bir arzu ister, büyük bir çalışma, büyük bir gayret. Şöyle 



5 

 

bir örnekle açıklayalım ki cerrah olmak isteyen biri altı sene okumayı ve bundan önce de çok 

yoğun bir şekilde çalışmayı ve tıp fakültesinden sonra da tekrar cerrah olabilmesi için daha çok 

çalışmaya devam etmesi gerekiyor, cerrah olduktan sonra da iyi bir cerrah olmak için çalışmaya 

devam etmesi gerekiyor. Bu geçen süreyi hesaplarsak cerrah olmak isteyen biri hayatının büyük 

bir bölümünü bu uğurda harcaması gerekiyor. İnsan olmak için de bizler tüm hayatımızı bu 

amaç üzerine kurmamız gerekiyor. Bu arzu tüm arzulardan daha büyük bir arzu, daha çok emek 

verilmesi gereken, daha çok çabalanması gereken, daha çok çalışılması gereken bir arzu. Elbette 

diğer arzularımız da hayatlarımızda devam ederken, bir yandan cerrah olmak için gayret 

ederken insanlar evleniyor, ev araba sahibi oluyor, çocukları oluyor, istedikleri kıyafetleri 

alıyorlar, istedikleri yemekleri yiyip içiyorlar, tatile gidiyorlar, hayatlarında bir değişim 

olmuyor. İşte bizler hayatlarımıza maneviyatı eklediğimiz zaman tüm bu yapıp ettiklerimiz de 

değişmeyecek, sadece tüm arzularımızın üstünde daha büyük bir arzu ve istek inşa etmiş 

olacağız ve diğer altında kalan tüm arzularımız da bu büyük arzumuza hizmet etmiş olacak. 

Tüm bu arzularımız her nasıl ki kendimizi tatmin etmeye yönelik arzularsa bu arzuları da tatmin 

ederek nasıl ki zihnimizi hazla ve mutlulukla dolduruyoruz misal cerrah olmayı, saygınlık 

kazanmayı, insanlara yardım etmeyi kendimiz için istiyoruz artık maneviyat çalışmasıyla tüm 

bu kendimize yönelik arzularımızı da Rabbimizin rızasını kazanmak üzere kanalize etmeye 

gayret ediyoruz. Bunu da hayatlarımızı okuyarak görmeye geliyoruz, aynı belgeselimizde 

olduğu gibi kendimizi, hatalarımızı düzelterek, insan olmaya çabalayarak, insanlara 

yaklaşımımız değiştirerek cerrah olmayı, toplumun bir parçası olduğumuzu hissederek, 

Rabbimizin rızasını kazanmak üzere, yarattığı düzende, bu sistemde, diğer kullar gibi birbirini 

tamamlayan, birbirine ihtiyaç duyan parçalardan olduğumuzu görerek, diğer parçalardan bir 

farkımızın olmadığı bilinciyle hareket ediyoruz ki bu da bizleri maneviyatta da ilerleten 

unsurlara dönüşüyor ve böylelikle de insanlığa da daha iyi hizmet edebiliyoruz. Bir cerrah nasıl 

ki insanlara daha iyi hizmet vermek için farklı kaynaklardan da yararlanıyor, farklı cerrahlarla 

da hastaları hakkında konuşarak onlardan fikir alıyor ki bunların hepsi de o hastanın iyiliği için, 

o hastanın iyileşmesi için, aynı şekilde bizler de tüm insanlığa nasıl daha iyi katkı sağlayabiliriz 

amacıyla maneviyat çalışarak bunu görüyoruz, nasıl insanlara daha yararlı olabiliriz bu sorunun 

cevabını da maneviyat çalışarak Rabbimizin lütfu ile görüyoruz ve hayatlarımız da yeniden 

şekilleniyor, anlayışımız değişiyor, nasıl davranmamız gerektiğini, nasıl yaşamamız gerektiğini 

görüyoruz. Halimizi bu şekilde de devam ettirdikçe de Rabbimizin rızasından da o kadar çok 

umutlanıyoruz. Yolda kendimizi düzelttikçe, Rabbimizin lütfu ile de bakış açımız geliştikçe 

Rabbimizi de tanımaya başlıyoruz, Rabbimizi tanımaya başladıkça da bize olan rahmetini 

görmeye başlıyoruz, bizi ne kadar çok sevdiğini, ona daha da yakınlaşmayı arzuluyoruz, bu 

halde de daha çok çalışmak istiyoruz, daha çok gayret göstermek ve kendimizi de 

düşünmemeye başlıyoruz, kendimizden çok kullarını düşünmeye başlıyoruz ki bu şekilde 

Rabbimizi razı edebileceğimizi görüyoruz kendimizi düşünerek yaşayarak değil. İyi bir doktor, 

iyi bir cerrah olabiliriz, mesleğimizde parmakla gösterilen biri olabiliriz lakin bu iyi bir kul 

olduğumuzu göstermez, iyi bir kul olmak için ilk olarak kötülüğümüzü görmemiz gerekiyor 

ardından da bu kötülüğümüzün üstüne çalışarak iyilik inşa etmemiz. Bu maneviyat çalışmasının 

bu dünyadaki ödülü oluyor. Ahireti ise Rabbimiz bilir ki bizler şu şekilde dua etmeliyiz 

Allah’ım bizlere dünyada da iyilik ve güzellikler lütfeyle ahirette de iyilikler ve güzellikler 

lütfeyle ve bizi cehennem azabından da koru.   



6 

 

 Maneviyat çalışmasına başladığımızda da doğamızı da değiştiremediğimizi görüyoruz 

bakıyoruz ki bir hayvan gibi sürekli olarak kendini düşünen bir doğamız var, sürekli kendisini 

düşünerek haz peşinde koşuyor, başkalarına yönelik de bir şey yapmak istemiyor, tüm önceliği 

kendinde görüyor, kendisini düşünmediği, haz alamayacağı, mutlu olamayacağı bir şey de 

yapmak istemiyor ki adeta programının bu şekilde yazıldığına şahit oluyor. İşte bu halde de 

Rabbimizden de yardım istiyoruz ki her bir adımımızda çünkü bu doğamıza tamamen ters olan 

bir şeyi yapabilmek için Rabbimizin yardımına ihtiyacımız var. Tüm programımız bizlere 

kendini düşün diyor, kendi mutluluğunu, bu program bizleri insan seviyesinin altında tutmak 

için adeta programlanmış gibi, bu programı değiştirmeyi istememiz gerekiyor, ilk olarak bu 

şekilde yaşayamayacağımızı görmeye gelmemiz ki bu da Rabbimizin lütfuyladır, takdiriyledir.  

 Neden maneviyat çalışmamız gerekiyor çünkü Rabbimizle beraber olmak istiyorsak, onun 

rızasını arzuluyorsak, onun yolunda yaşamamız ve çalışmamız gerekiyor, o zaman da onun emir 

ve yasaklarına uymamız, hayatımızı Kur’an-ı Kerim ile okumamız, peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ i örnek alarak yaşamamız, bu doğrultuda yürümemiz gerekiyor. Bundan 

başka bir yol yoktur. Yaşamanın yolu Rabbimize itaat ve teslimiyet göstermektir ancak bu 

şekilde yaşayabiliriz. Bu şekilde yaşayarak örnek olabiliriz, Rabbimizin lütfu ve ikramı ile de 

takdir ederse yaşayabiliriz ve yaşatabiliriz. Maneviyat çalışması da bir bütün olarak bu konuları 

öğrenmeyi ve öğretmeyi kapsıyor, çevre konusu da bizimle beraber olan, bizimle beraber aynı 

amaç uğruna yaşamak isteyen insanlar. Sorunların çözümü de bizim elimizde değil Rabbimizin 

elindedir ki bizler doğru bir çalışma içerisinde olursak bu sorunların çözümü konusunda da 

Rabbimizden umutlu olabiliriz. Bizler Rabbimizin yolunda sorunlarımızı çözmeye gayret 

edersek, sevgiyle bir arada olmaya çabalarsak bu işi başaramadığımızı da görürüz, bu halde 

olunca da Rabbimizden de yardım dileyecek bir halde oluruz ki duamız da bu olur, bu sürece 

kadar her iş Rabbimizin elinde ve takdirindedir ve dilediğine lütfeder, bundan sonraki süreçte 

onun elindedir, bundan önceki süreçte onun elinde olduğu gibi. Bizler her zaman Rabbimizden 

umutlu olarak birbirimize sevgiyle yaklaşmaya gayret etmeliyiz, yolunda çalışmalıyız, 

sorunların düzeltilmesi konusunda da kullarla olan ilişkilerimiz konusunda da kendimizi 

yolunda düzeltme konusunda da bir bütün olarak hem de dünya hayatımızda dünyamızı 

Rabbimizin rızası yolunda emredildiği gibi yaşamada. Bizlere lütfettiği, bizlerin iyiliği için 

istediği bir dünya için Rabbimizin rızası yolunda, dünyanın daha yaşanılabilir bir yer olmasına 

yönelik adımlar atma konusunda da hem de ahiretimiz konusunda da. Rabbimizin rızasını 

kazanmaya yönelik Rabbimize sığınarak, ondan yardım dileyerek, üzerimize düşeni de en güzel 

şekilde yapma gayretiyle, Rabbimizin yolunda, sadece onu razı etmek üzere adımlar atmaya 

gayret etmeliyiz.    

 Durumları yalnızca yüzeyde göründükleri şekilde yargıladığımızda insanları, olayları ve her 

şeyi de yanlış yargılarız, biz sizlere yaşadığımız sorunların Rabbimizin lütfu ile altında yatan 

gerçeklerini göstermeye gayret edeceğiz, bir yargıda bulunacaksak herhangi bir konuda 

yalnızca Rabbimizin yargılayabileceğini aklımızda bulundurmamız gerekir, herkesin çok kibirli 

olduğu bir çağdayız, kimse eleştirilmeye, azarlanmaya gelmiyor, başkalarının yerine kendimizi 

koymadan da kimseyi yargılamamız gerekir, onun yerinde biz de olabileceğimizi aklımızdan 

çıkarmamamız, kimseyi kendimizden üstün görmememiz, gördüğümüz kusurları da kınamadan 

önce o kusurun bizde olup olmadığını da düşünmemiz, kendimize de annemize de 

sevdiklerimize de yapılmasını istemediğimiz bir şeyi başkalarına da yapmamamız gerekir. 



7 

 

Yarın yiyeceğimiz yemek içeceğimiz su dolaplarımızda duruyor o yüzden yarın için 

kaygılanmamıza gerek yok, yarın olup olmayacağımız konusunda kaygılanmamız gerekiyor ve 

işe çok geç olmadan başlamamız, günlerimiz kısaldı, gecelerimiz de ve işimiz çok, gücümüz 

yok lakin Rabbimizin güç ve kuvvetine sığınabiliriz, bizleri bekleyen ödül de çok büyük, 

bizlerse bu işten yüz çeviriyoruz, tembellik gösteriyoruz adeta kaçıyoruz lakin Rabbimiz bu 

konuda çok ısrarcı ödülü almamız konusunda, o çok merhametli, kullarına da çok düşkün olan. 

Dünyada hazineler biriktirmeyi bir an önce bırakıp, Rabbimizin elinde olan hazinelerine talip 

olmayı isteyelim, şüphesiz ki doğrusunu Rabbimiz bilir onun hazinelerinden bir parça tüm 

dünya hazinelerinin tamamından daha değerlidir.  

 Bu dünyada ödül ve ceza bekleyen iyilerden olabilirsiniz, maneviyat çalışarak da bir ödül 

bekliyor olabilirsiniz lakin bu dünya imtihan dünyası, bu dünya ödül ve cezadan öte bir dünya, 

bu dünyada sınanıyoruz, sınava tabi tutuluyoruz. İyiler için maneviyat çalışan iyiler için tek bir 

ödül var o da Rabbimizi razı etmek üzere yaşadığımız hayatımız ki bu da Rabbimizin lütfudur, 

ikramıdır, onun takdiridir. Kötülerin yaptıkları iyilikler onlara dünyada iyilik olarak dönüyor, 

iyilerin yaptıkları kötülüklerde onlara ızdırap olarak dönüyor, kötülerin yaptıkları kötülükler 

onlara hesap gününden sonra dönecek, iyilerin yaptıkları iyilikler de iyilere hesap gününden 

sonra, her iş Rabbimizin takdirindedir, nasıl dilerse dilediğine dilediğini takdir eder. Yaptığımız 

tüm eylemler büyük olsun küçük olsun, söylediğimiz tüm sözler küçük olsun büyük olsun iyi 

ve kötü arasındadır ki bizler daima iyi tarafta olmaya gayret etmeliyiz, iyi sözler söylemeli, iyi 

eylemler içinde olmalıyız, en ufak bir kötülük bile bizleri yoldan saptırmak için yeter de artar, 

daima Rabbimize sığınmamız gerekir, onun rızasını arzulamamız.  

 Rabbimizin rızasını arzularken maneviyat çalışması içinde olduğumuzda, Rabbimizin bizlere 

olan bakışını dahi düşünmeden ki bu da kendimize yönelik, kendimizi tatmin etmeye yönelik 

bir menfaat beklentisi içine bizleri sürükler, ilişkimiz karşılıklı bir çıkar elde etme üzerine 

kurulmaya başlar ki bu sebeple sadece Rabbimizin rızasını arzulayarak çalışmalıyız. Diğer tüm 

hususları da göz ardı ederek, tüm hayatımızı da bu eksenle yaşamaya gayret ederek. Bu 

yaşadığımız hayat dahi Rabbimizin rızası yolunda, maneviyat çalışması içinde, yaşadığımız 

tüm bu değişimler de kendimize yönelik değil, diğer kulların hayatlarına olan etkisine, 

faydasına yönelik olmalı, diğer kulların Rabbimizin rızası üzere olan yollarına duyulan 

sevgiden ve gösterdiğimiz önemden. Bu önem de Allah rızası için kendimize yönelik bir sevgi 

ve önemden değil, kendimize bir fayda için de maneviyat çalışması içinde değiliz, daima Allah 

rızasını düşünerek hareket etmeliyiz maneviyat çalışmasında. Rabbimizin lütfu ve ikramı ile 

takdiri ile bir değişim içindeysek, bir ikram veya bir lütuf gördüysek bu çalışma neticesinde de 

bu lütfu kulları için kullarının Rabbimizin rızası üzere olan yollarında, bu yollarında olan halleri 

için ne gibi bir faydası olur, onlar için bu lütfu ve ikramı nasıl kullanabilirim arayışında 

olmalıyız, kendimiz için değil, sadece Allah rızası için ve kullarına yönelik, Rabbimizin lütfu 

ile olan sevgiyle, önemle ki bu da Allah rızası içindir. Kulların Rabbimizi razı etme üzere 

yaşadıkları yollarına olan sevgimizden, önemli görmemiz de kendi yolumuzdan daha önemli 

görmemiz de bu işi de Rabbimizin rızasını kazanmak için, ona yakınlaşmak için bir vesile 

olarak görmemizden ki bu da lütfuyladır, takdiriyledir. 

 



8 

 

 Her şey Rabbimiz elindedir, ne kadar maneviyat çalışması içinde olursak olalım onun dilediği 

olur, o ne lütfederse, o hakkımızda ne takdir ederse onu buluruz, o her işimizde, o yegâne 

mabudumuz, gerçek güç ve kuvvet sahibi olan Rabbimizdir. Rabbimiz bu dünyada bizlere bir 

isim lütfetmiş, ismimizle babamızın ismi ile beraber çağırılacağız yargılanmaya, o dehşetli 

hesap gününde, bu ise şu demek çağrıldığımızda huzuruna bize hikayeni anlat, hayattayken 

birine sorduğumuz gibi hikayen ne diye, işte önünde de bir kitap var ne yapıp ettiklerinin de 

yazdığı, doğumundan itibaren nasıl yaşadın, sana bir isim verdik o isimle ne yaptın, o isimle 

kullara zulüm mü ettin yoksa yardımcı mı oldun, kendine yönelik işler peşinde mi koştun, 

doğumundan itibaren nasıl bir yol izledin, bu isimle bizlere esasen bunlar sorulacak, bizle 

hikayemiz çağrılacak. Kariyer peşinde koşanlar, bir isim yapmak için çabalayanlar, güzel bir 

hikâye yazmak isteyenler, dünyada sadece kendilerini ve dünyalarını düşünerek, ahiretlerini de 

hiç düşünmeden, Rabbimizin ismini hayatlarında yaşatmayı istemeyerek, onun yolunda 

olmayarak, onun ismiyle yaşamayarak, emir ve yasaklarına uymayarak, kendilerini Rabbimize 

adamak yerine dünyaya adamaları. Rabbimizi yüceltme arzusu ile yaşamayarak, kendilerini 

yüceltme arzularıyla yaşayarak, Rabbimize hizmet etmek yerine dünyaya kendilerine hizmet 

etmeleri, Rabbimizin rızası yolunda koşturanlarla bir arada olmak, onlara Rabbimizin rızası 

için, Rabbimizin yolunda yardım etmeye çalışmak yerine dünya için koşturanlarla bir arada 

olmaları, Rabbimizi övmek yerine dünyayı övmeleri, kendilerini üstün görerek Rabbimize 

üstünlük taslamaları, zihinlerinde Rabbimizi zikretmek yerine dünyayı zikretmeleri, 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i Rabbimiz tarafından övülen, Rabbimizin dost olduğu 

ve bizlere de Rabbimizin lütfuyla ikramı ile takdiri ile örnek olan habibini, biricik sevgilisini 

örnek almayarak, dünyadaki sapıtmış kimselerin sözlerine ve yaşantılarına özenmeleri, onlar 

gibi yaşayıp onlar gibi giyinmeleri, onlar gibi yatıp onlar gibi kalkmaları. Maneviyat 

çalışmadan bu gerçeklerle yüzleşmemiz de çok zor olur, aynı şekilde kendimizi düzeltmekte, 

yaratılışımızı anlamlandırmak için bu dünyanın ötesine, yıldızların dahi ötesine geçmek de 

Rabbimizin varlığını ve birliğini hiç tereddüt etmeden hissederek algılamak da Rabbimizin 

lütfu ve takdiri ile de bizlere yolunda yardım etmesi ile de zorlukları en güzel şekilde aşabiliriz, 

yapmamız gereken üzerimize düşeni en güzel şekilde yapmaya gayret etmek, Rabbimize 

sığınmak, dua etmek. 

 Gelip geçen peygamberlerimizin hepsi bizlere Allah’ı anlatan kullardı, onlar özel olarak seçilen 

kullardı, Rabbimizin peygamberliği takdir ettiği kullardı, o peygamberlerimizin kimisinin 

kimisinden farklı farklı olan yönleri olmakla beraber Rabbimiz ile olan o derin bağlarıyla 

peygamberlerimiz kavimlerine hitap ettiklerinde bizim birbirimize hitap ettiğimiz gibi bizim 

birbirimize Rabbimizi anlattığımız gibi de Rabbimizi anlatmıyorlardı, biz hayatlarımızda hiç 

peygamber görmediğimiz için, hiçbir peygamberle konuşmadığımız için bunun ne demek 

olduğu konusunda hiç bir fikrimiz yok ve bir daha da peygamber gelmeyeceği için bunu tecrübe 

edemeyeceğiz, peygamberlerle gelen çeşitli mucizeler de göremeyeceğiz, bu tarz bir hitabı 

tecrübe eden kavimlerden farkımız diğer tüm kavimlerden bizleri ayıran fark bize lütfedilen 

mucizeler Kur’an-ı Kerim, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. o güzide ailesi ve ashabı. Bize 

düşense kullara Rabbimizi anlatmak değil, kullara Rabbimizi anlatacak kadar Rabbimizle güçlü 

bir bağa sahip değiliz peygamberlerimiz gibi ve bizlere de ellerimize takdir edilen hiçbir güç 

ve kuvvet de yok yani herhangi bir mucize de gösteremeyiz. Bize düşen görev hayatlarımızı 

Kur’an-ı Kerim ile okumak olmalı, kullara kendilerini anlatmak, Rabbimizin emir ve 



9 

 

yasaklarını anlatmak, dünyayı anlatmak, doğamızı anlatmak yani Kur’an-ı Kerim’i anlatmak, 

sevgiyi ve saygıyı, hoşgörüyü, peygamberimizin hayatından anlatmak, peygamberimizi örnek 

alarak, Kur’an-ı Kerim ile hayatlarımızı okuyarak yaşayışımızla kullara örnek olmak, biz bu 

halde olursak en güzel tebliği de yapmış oluruz, Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiriyle. 

Rabbimizi ne kadar anlatsak da karşımızdaki kullar bizi anlamayacaktır. Rabbimizi en güzel 

şekilde anlatmak için kulların da Rabbimizi bizimle beraber hissetmesi gerekir ki 

anlattıklarımız kulların zihninde aynı bizim zihnimizde düşündüğümüz gibi yer etsin. Bunu 

başarabilmek için kulların arasında da sevgi bağı olması gerekiyor. Peygamberlerimiz 

Rabbimizi anlattıklarında zihinlerinde yer alan düşüncelerini de Rabbimizin lütfu ve takdiri ile 

direk olarak hitap ettikleri kulların da zihinlerinde yer ediyordu lakin bizler bunu başarmak için 

aramızda sevgi ile bağ kurmamız gerekiyor Rabbimizin rızası yolunda yoksa bu köprü inşa 

edilmeden ne kadar anlatırsak anlatalım bir tesiri olmayacaktır. Bu sebeple hak yolda olan 

kulların bir arada olması, beraber vakit geçirmesi, beraber çalışması gerekiyor. Yalnız başımıza 

da Rabbimizle bir bağ kuramayız çünkü peygamber değiliz. Rabbimizle bağ kurabilmek için 

hak yolda olan dostlarımıza ihtiyacımız var ki onlar ile kurduğumuz bu bağda Rabbimiz de 

bizimle beraber olacaktır. Rabbimizin varlığını ve birliğini en güzel şekilde hissetmek için de 

kullarıyla Rabbimizin rızası yolunda emredildiği gibi maneviyat çalışması ile sevgiyle bağ 

kurmaya gayret etmemiz gerekiyor. Yapmamız gereken kulları davet etmek. Maneviyat 

çalışmasına davet etmek. İslam’a davet etmek. Barışa davet etmek. Sevgi ve kardeşliğe davet 

etmek.  

 Dünyada yaşadığımız zamanda kulların yaşadıkları gibi dünyayı yaşamak ve tecrübe etmek 

zorunda değiliz, maneviyat çalışması ile Rabbimiz lütfederse zamanımızın misal beş yüz yıl 

ötesine değin büyük bir farkındalıkla, erdemle, tecrübeyle, gelişmişlikle yaşayabiliriz ki bunu 

dünyadan bir örnekle açıklamak istersek de günümüzde Amazonlarda yağmur ormanları içinde 

ilkel bir kabilede mağarada yaşayan bir kul ile günümüzde bir metropolde zengin bir hayat 

sürdüren kulu örnek verebiliriz. Bu iki kul da şayet Rabbimizi tanıma ve onun rızasını kazanma 

üzerine yaşamıyorsa ikisi de dünyada aynı seviyede diyebiliriz, bu iki kul da Rabbimizi tanıma 

konusunda aynı imkana ve şartlara sahiptir ki İslam tebliğ edildiyse. Tebliğ de doğru bir şekilde 

emredildiği gibi olmalı, sevgiyle tebliğ edilmeli. 

 İlk işimiz de günahlarımızdan tövbe etmek olmalı, günahlarımızın sevaba dönüşmesi için ilk 

olarak günah nedir buna bakmamız gerekiyor, içimizde saklı olan, karşılaşmadığımız ve 

günahla da ortaya çıkan kötülüğümüz, bize kötülüğümüzü gösteren günahlardır, hayatta 

günahlara girip girmeme ikileminde kaldığımızda da günah işleyerek bunu görmüş oluruz, 

cahilce bir iş yaptığımız için de af dileyip Rabbimizden tövbe etmemiz gerekir, bu tövbe de 

tekrar öyle bir durumla karşılaştığımızda bir daha o günahın yoluna dönmemek üzere olmalı, 

günahın kötülüğünün farkına vararak ve bu farkındalıkla da bir daha bu yola girmeme bilincine 

ulaşmaktır. Bu da kulu büyüten, maneviyatta da ilerleten, kendimize yönelik bir manevi çalışma 

diyebiliriz. Maneviyat çalışması içinde düzenli çalışma ile bu içimizdeki kötülüğü de çalışmada 

görerek, bu günahlara girmeden ilerleyebiliriz ki Rabbimiz dilerse, lütfederse böylelikle de o 

günahın cezalarından, ızdırabından uzak durarak maneviyatta kendimizi geliştirebiliriz. 

Rabbimiz bizlere bizden daha yakın olan, bizlere değer veriyor, bizi seviyor, bizi işitiyor, bizi 

dinliyor, bizi gözetiyor, bizi ciddiye alıyor, dua edelim, Rabbimizden yardım dileyelim, ona 

sığınalım, ona güvenelim. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 



10 

 

Ateşin içinde, yanıp tutuşanlar seni övdüler  

Hepsi bir ağızdan sana şükrettiler 

Her işi senden bilerek dediler ki: 

“Hamd olsun alemlerin Rabbine”. 

Ya Rab, alemlerde senin gibi senden başka kim var? 

Yüceler yücesi, merhametliler merhametlisi, mucizeler yaratan senin gibi kim var?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

1 

Geleceğe Güven 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Güvendiğimize hamd olsun, en güvenilen kulunun üzerine de selamı.   

 

 Hak yolda olanlar kendine güvenir mi?   

 

 Stresi basitçe acı olarak tanımlayabiliriz. Stres tüm canlılar için söz konusu, canlıların farklı 

tabiatları gereği stres düzeyleri de farklılık gösteriyor. Hayatlarımızda doğru bir şekilde 

okumayarak, doğru bir şekilde hayatlarımızda kendimizi geliştirmek üzere kanalize etmeyerek, 

her saniye bünyemize, sağlığımıza, bedenimize, çevremize, Anadolu’ya da Dünya’ya da en çok 

da geleceğimize de zarar veriyoruz. Stresi tanımlarken hayatlarımızı yaşanılabilir kılmamızı 

sağlamasının yanında bir örnek üzerinden de gidersek eğitim sistemi içinde de sınavlarda 

özellikle daha fazla stres hissetmemiz neticesinde daha çok çalışmamızı sağlayan bir araç 

görevi görmesi bizim yararımıza olurken aşırı boyutlarda hissettiğimizde de bizleri olumsuz 

olarak etkiliyor. Stresin en güçlü boyutlarda hayatlarımızda yer aldığı ailelerimizden, 

sevdiklerimize kadar, amaçlarımızdan, hayallerimize her şeyi de etkilediği, sürekli daha da 

güçlenen, eğitim sürecinden başlayıp üniversite sonrasına değin hayatlarımıza olan etkisi, 

gelecek korkusuyla, depresyonla, kaygıyla, üzüntüyle de daha da alevlenen bu acı. Gelecek 

korkusunun oluşturduğu kaygı da strese dönüşüyor. Gelecek korkusu ve bu korkunun sonucu 

oluşan stres ve tahribatı farklı zamanlarda, düzeylerde, alanlarda ve şiddette kendisini 

gösteriyor. Çevre baskısı daha ilkokul sıralarında başlıyor. Üniversite sınavı, bölüm seçimi, 

sınavlar ardından iş telaşı, ev, araba, aile kurma telaşı ve çocuklar. Bu yolda farklı arzular 

geliştirenler de olabilir ki tüm bu arzular hayatlarımızın merkezine oturttuğumuz sonucunda da 

bizi bekleyen haz ve ödüller üzerine kurulu. Çocukluktan itibaren hayallerimiz de gelecek 

planlarımız da böylelikle sadece gireceğimiz okullar üzerine şekillenmeye başlıyor, geleceğe 

yönelik umutlarımızın da başımıza gelen başarısızlıklar neticesiyle de çok kolay perdelediğini 

söyleyebiliriz. Bütün bu süreçte yaşanan stresin ve mücadelenin sonucunda elde edilen ödülün 

hazzı, hedeflenen noktaya ulaşmak, hepsi gelip geçici hazlar, tüm bu dünya arzuları. Hedef 

olarak sunulan vizyonların ötesine geçmek için ve hayatlarımızı da doğru bir şekilde okumak 

için hayatımızın her döneminde maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor, Rabbimizin 

takdiri iledir ki Rabbimizin rızası yolunda. Dünya arzularımız da elbette olacak lakin kul 

kendisini sadece dünya yolunda görerek, dünya kaygılarıyla, sürekli diken üstünde acı çekerek 

ilerlemesi kendisine ızdırap çekmesinden başka da bir kazanç sağlamayacaktır. Stres o kadar 

dallanıp budaklanmış bir durumdaki kulları her alanda esir aldığını söyleyebiliriz. Kurtarılmak 

da sadece Rabbimizin lütfu ve ikramı ile bu yönde alınacak manevi eğitim ile mümkün. Sürekli 

kaygılı bir halde yaşayanlar, sürekli vesveselere de maruz kalanlar, bu kaygıdan dolayı stres 

içinde ızdırapla yanıp tutuştukları yetmiyormuş gibi etraflarına da bu ateşi saçıyorlar ki saçtıkça 

kendilerinin rahatlayacağını düşünüyorlar. Bu halde olan kimseler Rabbimizden de umutsuz 



12 

 

olan kimselerdir. Bu işin çaresi de maneviyat çalışmak, Rabbimize yakınlaşmak, 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in sünnetleri ile onu örnek alarak yaşamak, Rabbimizin 

rızasını hayatımızda önceliklendirerek yaşamak ki her dünya işimizi, arzumuzu, isteğimizi bu 

eksende tutmaya gayret etmek, böylelikle Rabbimizin her işimizde yanımızda olduğunu 

hissedebiliriz, bunun sonucunda da yaşadığımız haller, o stres, kaygı, üzüntü, gelecek korkusu 

da bizleri maneviyatta Rabbimize yakınlaştıracak olan hislere dönüşür, bu hisleri de doğru 

okuyarak maneviyatımızı inşa etmeye başlarız, yaşadığımız halleri, o tüm hayatımızı da 

Kur’an-ı Kerim ile emredildiği şekilde okuyarak kendimizi kontrol ederek, sürekli düzeltme 

yoluna giderek, umutla Rabbimizi razı etmek üzere yolda ilerleyebiliriz.        

 Kaygıları görmezden gelerek, stresle baş etme yöntemleri gibi farklı çalışma metotları ve 

tavsiyeleri ile kul ancak kendisini belirli bir süre kandırır, öyle bir hal ki ne kadar budanırsa o 

kadar güçlenir ve daha da büyür, sonucunda da başa çıkılamaz bir hale kulu sürükler ki artık 

beyni uyutan çeşitli uyuşturucuları bir kurtarıcı olarak görmeye başlar, beyni öldürdüğü zaman 

da maneviyatta hayatını okuyacak o beyni o aklı kendisinde bulamaz.  

 Toplumsal olarak da geleceğimizi okurken de yaptığımız yorumlarda da hayatı emredildiği gibi 

okumadığımız için yanlış algıların da toplumda oluşmasına sebep oluyoruz. Bu algı yetişen 

genç nesillerin bilinçlerinde de üniversiteyi bitirdikten sonra işsiz kalacağım korkusu olarak 

yerleşiyor. Üniversitelerin sayısının fazla olmasından, öğrenci sayısının fazlalığına, bölümlerin 

çeşitliliğine kadar fazlalığının eleştirilmesi ki her sokağa üniversite açsak ancak 

yakalayabileceğimiz bir dünya varken bu gibi yorumlarda bulunulması. Üniversitelerin 

insanlara kazandırdıklarını farklı yorumlamamız, mezun olduktan sonra beklentilerimizi 

karşılayamamış olmamız gibi çeşitli etkenlerle üniversiteleri hedef göstermekten ziyade, 

hayatta istediğimiz şeylerin gerçekleşmesi için gayret göstermemiz gerekiyor. 

 Dünyaya yönelik işlerimizde ve dünyanın geleceği üzerine kaygılarımızdan, gelecek 

korkumuzdan arınıp, korkunun merkezine, Rabbimizi razı edemeyeceğimiz korkusunu 

yerleştirmek üzere maneviyat çalışarak, insanlığın yararına, insanlığın iyiliği için kurduğumuz 

Rabbimizin rızası için kurduğumuz hayallerimizi, Rabbimizin rızası yolunda gerçekleştirmek 

için maneviyat çalışması içinde de olmamız gerekiyor. Çalışmamız gerekiyor, Rabbimizden 

istememiz, bu yolda bizlere yardım etmesini, bizimler beraber olmasını, bize hayırlı olanı 

lütfetmesini, Rabbimizi razı etme yolunda ve bu halde de dünya yolunda da çalışmamız 

gerekiyor. Izdırap, acı, ruhsal bunalım çekmek zorunda değiliz, bu halde yaşamak, bu halde 

yürümek zorunda değiliz, sürekli şefkat tokatları altında yaşayamayız, bu tokatlardan ders 

çıkarmamız gerekir ki ne kadar çabuk ders çıkarırsak o kadar da bizim için iyi olur, bu süreçte 

de doğru bir anlayışa gelmemiz gerekir, bu anlayışla da bu süreci doğru bir şekilde 

okuduğumuzda da Rabbimize yakınlaşmak için kullanabiliriz ki bunun yolunu ve yöntemini de 

ancak maneviyat çalışması içinde öğrenebiliriz, olumsuz koşulların nasıl üstesinden 

gelebileceğimizi, bu olumsuzlukları nasıl kendi yararımıza maneviyatta ilerleyebilmek için 

kullanacağımızı. Hapis yatanlar, hastalananlar, gurbette yaşayanlar, yalnız kalanlar, fakirlik 

çekenler, borç içinde olanlar türlü türlü dert ve tasalar, hayatta her şey bizlerin de başına 

gelebilir ki her iş Rabbimizin elindedir. Bizler bu süreçleri doğru okumayı da Rabbimize 

yakınlaşma vesilesi kılması konusunda da Rabbimize sığınmalı, ona yönelmeli ondan yardım 

dilemeliyiz, çevremizin de hak yolda olan çevremizin de bizlere olan yardımı da bu süreci doğru 



13 

 

bir şekilde nasıl okuyabiliriz üzerine olmalı, hak yolda olan çevremizden de dünyalık maddi bir 

beklenti içinde değil, manevi bir beklenti içinde olmalıyız, onların da bu yaşadığımız sıkıntılı 

süreçte yanımızda olmalarını, dualarıyla, bu süreci nasıl okumamız gerektiği konusunda 

telkinleriyle, güzel sözleriyle, dayanışma içinde olmamız, bu süreçte de çevre de manevi olarak 

ne yapabiliriz sorusunu kendisine sormalı, bu yaşananları okurken de kendi hissemizden de ders 

almaya gayret etmeliyiz. Maddi dünyada manevi dünyada Rabbimizin elindedir, o ne derse o 

olur, dünyalık bir beklentimiz varsa dahi bu sadece bizleri bu sıkıntılı süreçten düzlüğe, hayatı 

Rabbimizin rızası yolunda daha güzel bir şekilde yaşatması ve bu yaşantı dahi yaşatma üzerine 

olmalı ki bu beklentimiz de yalnızca Rabbimizden olmalı diğer kullarını kendimizden daha çok 

düşünerek olmalı. Bu isteklerimizi maddi olan isteklerimizi de çevremizden talep eden bir halde 

değil, çevremizin de böyle bir sorumluluğu olmadığını bilerek, sadece Rabbimizin rızası 

yolunda emredildiği ölçüde cebine giren paradan, birikmişinden, malından mülkünden, zekatla 

çevresine yardımda bulunması gerektiğini öğrenmemiz gerekiyor. Bu zekatında, maddi 

yardımında bizlere yönelik olması konusunda da çevrenin de birbirine derdi olan o kimseye 

yönelik yardımda bulunulması konusunda da kimsenin gönlüne baskı yapmaması gerekir. 

Çevre içinde böyle maddi konuların konuşulması dahi doğru değildir, bu işler insanları birbirine 

yaklaştırmanın yanında uzaklaştırabilir de yardım alan aşağılanabilir, kendisini diğer çevre 

üyelerine nazaran aşağı görebilir, yardım eden yüceltilebilir ve çevre de maddiyatı bir şey 

zannedebilir, böylelikle de çevre bundan zarar görür maneviyatta.  

 Anadolu’nun en karanlık savaş zamanlarında bile ağzından açız serzenişi duyulmamıştır, 

günümüzde ise korkuyoruz, serzenişinde bulunuyoruz. Anadolu’da aksiyon her zaman açlığın 

önünde olmuştur. Çalışmakta geçmişte de günümüz de de gelecekte de yaşamın getirdiği en 

büyük gerekliliklerden biri olarak karşımıza çıkıyor. Belki binlerce ekmeğimiz yok fakat 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile bize olan takdiri ile Anadolu coğrafyası o kadar cömert ve 

alabildiğine büyük ki verdiğimiz bir emeği bin misli ile bizlere iade ediyor, Rabbimizin lütfu 

ile ürettiğimiz ekmeğimizi de herkesle paylaşmaya hazırız, toplum üzerinde oluşan gelecek 

korkusunu, gelecek korkusu ile beraber gelen geçim telaşını, okumaktan, eğitimden feragat 

etmemeyi hep beraber ortadan kaldırmaya Rabbimizin rızası üzere gayret edelim aynı şekilde 

de maneviyat çalışmasına atfedilen algıları da hep beraber ortadan kaldırmaya, hayatlarımızın 

merkezine oturtmaya gayret edelim. 

 Stresle karşılaştığımızda aşılması gereken problemlerle karşılaşıyoruz aynı zamanda, bu 

problemleri aşmak için de doğru bir şekilde hayatı emredildiği gibi okuyarak, sevgiyle 

problemlerin üzerine gittiğimizde emredildiği üzere elimizden geleni Rabbimizin rızası üzere 

yaparak, Rabbimizden yardım dilersek, problemi de Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiriyle 

aşarak maneviyatta da ilerleme kaydederiz. Bu problemler farklı stres düzeylerini de çeşitli 

düzeyde zorlukları da beraberinde getirebiliyor ki bazen sorunlarımızı aşmak için de yardıma 

da ihtiyacımız olabiliyor, bir işi yapmak için farklı kimselere ihtiyacımız olduğu gibi bizler 

birbirimizi tamamlamak için birbirimize destek olmak için buradayız, birbirimizin ihtiyaçlarını, 

sorunlarını ve problemlerini görmeye gayret etmeli bu konularda da hak yolda olan 

dostlarımızın yanlarında olmaya gayret etmeliyiz, hak yolda olan dostlarımız da bizim 

ihtiyaçlarımızda böylelikle yanımızda olur, böylelikle onlar da bizim onlara yaklaştığımız gibi 

bizlere yaklaşır ki bu yaklaşımları Allah rızası için olduğundan Rabbimiz de bizlere bu yönde 

destek olur, eksikliklerimizi de rahmetiyle o cömertliğiyle, lütuf ve ikramları ile doldurur. 



14 

 

Bazen aklımız yerinden gidiyor karşılaştığımız sorunlarda bizim için aklını kullanacak 

dostlarımıza, bizim yerimize düşünecek dostlarımıza ihtiyacımız olabiliyor aynı şekilde 

dostlarımızın da. Maneviyat çalışacak gücümüz, okuyacak, dinleyecek gücümüz dahi olmuyor, 

bu süreçte bize okuyacak, ellerini bizim için kaldıracak dostlarımıza ihtiyacımız olabiliyor aynı 

şekilde dostlarımızın da. 

 Çalışmayı, geleceğimize güvenle bakmayı, Rabbimize güvenmeyi öğrenmemiz gerekiyor, 

okullarda anlatmıyorlar, din adamları da bu konuda yetersiz. Okumaya, öğrenmeye, öğretmeye 

ve en önemlisi de Rabbimizin rızası yolunda güzel hayaller kurmaya, güzel düşünceler içinde 

olmaya, umutla yaşamaya, Rabbimize güvenerek adım atmaya devam etmeliyiz. 

Geleceğimizden de siz yeni gelen nesilden de Rabbimizin lütfu ve ikramı ile çok umutluyuz 

çünkü beraber Rabbimizin rızası yolunda, lütfu ve ikramı ile beraber, Rabbimizin rızası yolunda 

yürüyerek, elimizden geldiği kadar, Rabbimizle beraber inşa edeceğiz. Allah’ım iş senindir, 

yardımını bekliyoruz.  

Kim kim kim, kim senden başka senin gibi sever bizi ya Rab. 

Kim kim kim, kim senden başka senin gibi korur bizi ya Rab. 

Kim kim kim, kim senden başka senin gibi yaşatır bizi ya Rab. 

Kim kim kim, kim senden başka senin gibi güldürür bizi ya Rab. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

2 

Uçan Sandalyeler 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bize hayat lütfedene hamd olsun, bize örnek olan en güzel hayatın üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar geri döner mi?    

 

 Hayatlarımızı engellerle çepeçevre sarmış durumdayız. En basitinden sandalyeler hayatımızın 

her alanında. Eğitim hayatımız boyunca bizlere rahatsızlık veren sandalyelere mahkûm 

edilmişiz. Eğitim hayatımızdan sonra da dört duvar arasında sandalyeler arasında sıkışıp 

kalmışız. Oturmaya devam ediyoruz. Tüm yolculuklarımızda, tüm hayatımızda. 

Sandalyelerimizin tekerleri olsa daha rahat edebiliriz aslında. Doğuştan sandalyelerle yaşayan 

insanlara engelli tabirini kullanıyoruz yürüyemedikleri, koşamadıkları için. Pek bi’ farkımız 

olduğunu söyleyemeyiz ki sadece bizler onların önlerine engeller seriyoruz. Engelleri aşmak 

için mücadele edenler onlar. Bizler sadece sandalyelerimize doğru giderken onlar sandalyeleri 

ile o yolları almak için büyük bir mücadele veriyorlar. Hayatlarının her alanında büyük bir 

mücadele içerisindeler. Savaşçı, mücadeleci yaşamlarını örnek almalıyız. Yaşamak için, eğitim 

için, özgürlük için, daha iyi bir gelecek için hemen hemen her şey için mücadele edenlerin 

önlerindeki engelleri de bizler yerleştiriyoruz. Çevremiz duvarlarla değil insanlarla çevreli 

olmalı. Hak yolda olan bir çevremiz olmalı. Sandalyeler bizleri yere daha da yakınlaştırıyor 

aksine altımızdaki sandalyeler bizleri uçurmalı. Altımızdaki sandalyelerle uçmayı öğrenmemiz 

gerekiyor. Gelecekte inşallah Rabbimiz lütfederse maneviyat çalışarak insanlar oturdukları 

sandalyelerden uçmaya başlayacak. Uçamayan insanlara ise engelli mi diyeceğiz, 

ötekileştirecek miyiz, hayatlarımıza almayacak mıyız, sen uçamadığın için, uçmayı 

öğrenemediğin için gökyüzündeki derslere katılamazsın, gelecek bize neler getirecek, 

insanlığın önüne ne gibi engeller çıkacak ve bunu aşamayanlara nasıl hitap edeceğiz, sonucunda 

insanlık birbirleriyle nasıl ayrışacak, işte bu gelecekte yaşanabilecek sorunların önüne geçmek 

için farkındalık oluşturma, sorunları çözme gayretinde olmalıyız, günümüzde yaşanan 

ayrışmalara karşı mücadele yöntemleri geliştirmeye başlayarak, ilk kendimizden başlayarak, 

ilk kendimizi düzeltme yoluna giderek, kimleri hayatımda ayrıştırıyorum, ötekileştiriyorum, 

neden, nasıl, niçin ayrıştırıyorum, kullardan önce nefret ettiğimiz hususlara yönelerek, bu nefret 

ettiğimiz hususlar bende acaba var mı sorularını sorarak başlayabiliriz. Kendimize 

yönelttiğimiz bu sorular da sandalyemizin toprağa saplanan kısımlarını hafif bir şekilde 

oynatmaya başlayabilir. Engellilerle, ebeveynleri ile ve bu engelleri inşa eden bizler giriştiğimiz 

cephelerde kalp kalbe, gönülden savaşmalıyız. Birbirimizi en güzel şekilde tamamlayabilmek 

için birbirimizle en güzel şekilde bağ kurabilmek için birbirimize de ihtiyacımız var, birbirimizi 

sevmeye, anlayış göstermeye, birbirimizle ilgilenmeye, birbirimize destek olmaya ihtiyacımız 

var, engellilerin toplumsal hayattan kaçması da uzak tutulması da bizim de engellilerden uzak 

durmamız da bu bağda birbirimizi tamamlamada da kopukluklar meydana getiriyor.       



16 

 

 Tüm mazlumlarla, dert ve sıkıntısı olanlarla beraberiz, kendimizi tüm insanlıktan soyutlayarak 

yaşayamayız, tüm insanlıkla beraber tek bir vücut olduğumuzu hissederek ancak yaşayabiliriz, 

evsiz gördüğümüzde bizim fazladan evimiz esasen Rabbimizin bizlere emaneten verdiği o 

evsizin evi, yolda aç birini gördüğümüzde yanımızda fazladan olan ekmek onun ekmeği, 

susamış birini gördüğümüzde de fazladan mataramızdaki su onun suyu ki Rabbimizin bizlere 

emanet verdiği su. İlmimiz de Rabbimizin bizlere lütfettiği, takdir ettiği, ikram ettiği, sizlere 

ulaştırmak için emanet ettiği bir ikramı yoksa bizim ne bir ayrıcalığımız olabilir. Sıkıntı yaşayan 

birini gördüğümüzde kendimize bakmamız gerekiyor çünkü onun bir ihtiyacı varsa ve o 

ihtiyacını giderebilecek olan bende bir fazlalık olarak duruyorsa bunu ona en güzel şekilde 

ulaştırmak için gayret göstermemiz gerekir, onun yaşadığı kaderi görmezden gelerek kendi 

kaderimizden, Rabbimizin bizlere lütfettiği o güzel kaderden, rahmetinden, karşımıza çıkardığı 

fırsatlardan, hayırlı olan yoldan da kaçmış oluruz, sadaka vermekten, misafir ağırlamaktan 

kaçmamamız gerekir, ellerimizi olabildiğince açarak kullarını kucaklamamız, onları bağrımıza 

basmamız gerekiyor, kullarına sevgi göstermemiz, hak yolda olan dostlarımızı gönlümüzde 

ağırlamamız. Gözleri görmeyen bir kimseyi gördüğümüz zaman bizim gözlerimiz onun gözleri 

olmalı, kulakları duymayan birini gördüğümüzde kulaklarımız onun kulakları olmalı, 

yürüyemeyen birini gördüğümüzde ayaklarımız onun ayakları olmalı, dili olmayan bir kimse 

gördüğümüz zaman dilimiz onun dili olmalı ona dua eden bir dilimiz olmalı, o görmeyen 

gözlere göstermeye gayret etmeli o duymayan kulaklara duyurmaya o yürüyemeyen kimselere 

omuz vermeye gayret etmeliyiz, Rabbimizden yardım dilemeliyiz.    

 Dünyada gelmiş geçmiş tüm insanları bir çizgi üzerinde bir araya getirirsek her birinin farklı 

bir siması farklı bir hayatı olduğunu görüyoruz, iyi yanlarının da kötü yanlarının da olduğunu, 

Rabbimiz her kulu farklı farklı yaratmış, birçok farklı parça olarak, ortak yanlarımız da var 

farklı yanlarımız da. Bir ortalama aldığımızda başkasına daha fazla verilen iyilikler ve 

güzellikler o kimseler için o güzelliği diğer kullar için kullanması için. Diğer kullara nazaran 

daha akıllı olan kullar da bu akıllarını kulları sömürmek için değil, kendileri için değil, kullara 

yardımcı olmak için kullanmalı, daha kabiliyetli olan kullar da bu kabiliyetlerini kulları için 

kullarına hizmet etmek için kullanmalı, bu şekilde de birbirimizi Rabbimizin rızası yolunda, 

birbirimize yardımcı olarak, birbirimizin eksikliklerini tamamlamamız, ihtiyaçlarına cevap 

vermemiz gerekiyor. Kendimizde bir üstünlük görmeyerek diğer kullara yaklaşmamız 

gerekiyor, yaklaşımımızda Rabbimizin rızasını kazanmak üzere bize lütfettikleri ile bize olan 

takdiri ile onun lütuflarını emanetlerini de onun rızası üzere kullanarak kullarının ihtiyaçlarını 

en güzel şekilde tamamlamak için ki bu iş de Rabbimizin lütfuyladır, ikramıyladır ve 

takdiriyledir. Maneviyat çalışması ile bunu doğru bir şekilde Rabbimizin rızası üzere nasıl 

yapacağımızı öğreniyoruz. Kendimizi nasıl yok sayarak iyilik ve güzelliklerimizi kullara ihsan 

etmeyi, onlara Rabbimizin yolunda en güzel şekilde yardımcı olmayı, Rabbimizin bizlere 

lütfettiği emanet ettiği ikramları ile nasıl kullara yaklaşacağımızı. Doğru bir çalışma içinde 

olmadığımızda da kendimizi diğer kullardan da üstün görmeye başlarız, kibrimizle ancak 

Rabbimizin yolunda her nimeti ondan bilerek kendimizi yok sayabiliriz ki bunu görmek için de 

maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor, bu konularda çalışmamız, rızası yolunda, kulluk 

bilinciyle, kullara hizmet ederek, kendimizde bir şey görmeyerek, her işi Rabbimizden bilerek. 

Rabbimizin lütfu ve ikramlarını nasıl okumamız gerektiğini öğrenmemiz gerekiyor, aynı 

zamanda bize olan takdirini de nasıl kullanmamız gerektiğini, bize olan emanetini nasıl 



17 

 

kullarına en güzel şekilde ulaştırmamız gerektiğini ki esasen bu bize olan lütufları da ikramları 

da bize olan tüm takdiri de onun her şey onun, Rabbimizin bizim değil. Kendimizi 

kullandırtmadan, sömürülmeden, karşımızdakini de bize karşı alçak hissettirmeden, başkalarını 

da üstün görmeyerek aynı zamanda da kibirlenmeden bu işi yapmak için maneviyat çalışmasına 

ihtiyacımız var, hak yolda olan dostlarımıza ihtiyacımız var ki aynı amaç üzerinde beraber bir 

araya gelen kullar olarak bu konuda bir anlayışa gelmek için birbirimize yardımcı olabilelim. 

Hz. Yusuf As. ihtiyacı ne ise ona yönelik dua etti. Ne daha azı için ne de daha fazlası için, bizim 

de başta örnek almamız gereken husus ve dua bu yönde olmalı. İmtihan olduğunda da nefsinin 

kötü etkisi altında olduğunu gördü, bundan kurtulamayacağını da gördü ve Rabbimize sığındı 

dua ile. Nefsimiz bizi etkisi altına aldığında ondan kendimizi kurtaramayız ki aynı 

hapishaneden kendimizi kurtaramayacağımız gibi. Kötülüğümüzü görüp, onun üzerine de 

çalışarak Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri ile hapisten kurtulabiliriz. Hz. Yusuf As.’ ın 

babasına olan düşkünlüğü, ona olan sevgisi, onun çevresini saran karanlığını da aydınlattı, onu 

nurlandırdı ve çevresindeki karanlıkta aydınlanmaya başladı, karanlık içinde çevremizde olup 

biteni göremeyiz, nurlandığımızda da çevremiz de çevremizdeki karanlıkta aydınlanmaya 

başlar ki aydınlandığında da çevremizdeki karanlığın farkına varırız. Çevresindeki 

kardeşlerinin kendisine olan kötü eğilimleri de onu adeta karanlık bir kuyu gibi sarmıştı. 

Askerde komutanı tarafından çok sevilen bir asker düşünelim, bu asker de o komutanı çok 

seviyor olsun. Bu sevgi bağının oluşmasında da birlikte bulunan diğer askerlerin varlığı da 

etkilidir, çevrede etkilidir ki diğer askerlerin kötülüğü ve o sevilen askerin de iyiliği komutanın 

gözünde o askerin daha da değerini arttırmaya başlar. O sevilen askerin yapması gereken de o 

diğer askerlerin de komutanın gözünde daha güzel görünmesini sağlamak olmalı, buna yönelik 

çalışmalı yoksa diğer askerler tarafından sevilmeyecektir. Maneviyat çalışması bizi 

nurlandırarak karanlığımızı bize gösterir, çevremizin karanlığını da adeta hapishanede 

olduğumuzu bize gösterir. Hapishaneden kurtulmanın yolu da bizim elimizde değildir, o 

karanlığımızın üstesinden gelmek de bizim elimizde olmadığı gibi, Rabbimizden bu konuda 

yardım istememiz, dua etmemiz gerekir. Diğer askerler de o sevilen askeri örnek almaya, onun 

seviyesine ulaşmaya gayret etmeliler. Sarayda yetişirken de ilim konusunda da üstüne düşeni 

elinden gelen en güzel şekilde yapması da Hz. Yusuf As.’ ın karanlığını aydınlattı, aynı babasına 

olan sevgisi karanlığını daha çocuk yaşlarda aydınlatması gibi. Hz. Yusuf As. komutanın 

sarayında yetişirken bu imtihanla da Rabbimizin rızası yolunda olan bir çevre içinde 

olmadığını, bu yönde de çevresine yönelik de çalışamayacağı gerçeğini de gördü ki bu sebeple 

de sarayda yaşamaya devam etmek istemedi, Rabbimize varan yol üzere yaşamayı, doğru bir 

çevre içinde olmayı arzuladı ki bu da onu sarayın tam zıttı hapishanede olmayı istemeye 

yöneltti, hapishanede bir yandan Rabbimizin rızası yolunda çalışırken bir yandan da hapishane 

arkadaşlarına tebliğde bulunması, çevresine yönelik de eylemlerde bulunması bize gösteriyor 

ki doğru bir çevre içinde olduğumuzda da çevremizden de sorumlu olmaya başlıyoruz, 

çevremizin de çevremizdeki kimselerin karanlığının bizi de etkilediğini görüyoruz, çevremizi 

görmezden gelerek sadece kendimizi düşünerek Rabbimiz rızası yolunda yaşayamayız, o 

çevremizi saran karanlık bizi de etkilemeye başlar, bu karanlığa yönelik de çalışmamız 

gerekiyor aynı şekilde bizdeki karanlığa yönelik de çalışacak hak yolda olan dostlarımıza 

ihtiyacımız var. 



18 

 

 Hak yolda olan bir çevrenin etrafınızda olmadığı, hak yolda olan bir kimsenin dahi çevrenizde 

olmadığı kendinizin de hak yoldan çok uzak olduğunu görebiliyorsanız Rabbimiz de elbette 

halinizden haberdardır, bunun arayışında olduğunuzu da görüyordur öyleyse size düşen umutla 

dua etmekten başka bir şey değil, Rabbimizin kollarına kendimizi teslim etmemiz gerekiyor, 

günahlarımızdan af dilememiz, tövbe etmemiz. Bu yükle ayağa kalktığımızda da yanımızda 

hak yolda olan dostları bulabiliriz Rabbimizden umutlu olmalıyız. Allah’ım iş senindir, 

yardımını bekliyoruz. 

“Rab yanımızda olsun, bizimle de yolunda yürüsün 

Rab yolunu nurlandırsın, bizi de yolunda nurlandırsın 

Rab gözlerini üstümüzden ayırmasın, bizi de yolunda gözetsin”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

3 

Astroloji 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Alemlerin sahibine hamd olsun, nurunun üzerine de selamı. 

  

 Hak yolda olanlar, gözlerini yoldan çevirir mi? 

  

 Annemizin karnına düştüğümüz yer evrenin bir yerinde, gökyüzünde güneş ve ayın olduğu, 

farklı farklı yıldızların gecemizi aydınlattığı, farklı farklı gezegenlerle hareket eden mavi bir 

dünya, işte bu mavi dünya içinden, Rabbimize dua ederek, ona seslenerek, onunla tüm bu 

yıldızları, galaksileri, evreni yaratanla, bize hayat verenle, doğrudan bir aracı olmadan ona 

övgüler sunabiliyoruz, ondan yardım dileyebiliyoruz, hakkımızda hayırlı olanı isteyebiliyoruz. 

Astroloji olmadan yaşayamayan kimseler, her gün burç yorumu okuyanlar, bu konuda araştırma 

içinde olanlar da dünyamızı okuma gayretindeler, yaşananlara bir anlam arayışındalar, bu işle 

uğraşanlar da öyle, lakin yaptıkları bir bilim insanının dünyayı anlamaya, hayatına anlam 

bulmasına benziyor ki bu da dünyadır, maneviyatla bu dünyanın ve yıldızların ötesine geçebilir 

hayatın anlamını öğrenerek yaşadığımız hayata da anlam bulabiliriz, tüm sistemi de emredildiği 

gibi doğru bir şekilde Rabbimizin rızası üzere okuyarak Rabbimize daha da yakınlaşabiliriz. 

Kendimizi Rabbimizin rızası yolunda değiştirmek üzere çalışabilir, gayret gösterebiliriz, burç 

yorumunda okuduğumuz iyi ve kötü yanlarımız ki bu hususlar bizde olabilir veya olmayabilir 

ki bu iyi yanlarımızı da daha da geliştirmek ve Rabbimizin rızası yolunda kullanarak ona 

yakınlaşmaya çalışmak, rızasını kazanmaya gayret etmek için, aynı zamanda da kötü olan 

yanlarımızla da sadece burç yorumunda gördüğümüz kadarıyla da değil, bu yorumların ötesinde 

olan gördüğümüz tüm kötü yanlarımızla da daha görmediklerimizle de Rabbimizin rızasını 

kazanmak üzere iyi bir kul olma gayretiyle maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor, 

Rabbimizden yardım dileyerek, kendimizi bu kötü yanlarımızı iyilik ve güzelliklerle 

değiştirmeye gayret ederek, burç yorumlarında okuduğumuz daha farklı güzellikler de 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile bizlere olan takdiri ile bizde olabilir veya olmayabilir, bu 

hususları da dua ile Rabbimizden de isteyebiliriz, aynı şekilde diğer gördüğümüz, okuduğumuz 

iyilik ve güzellikleri de Rabbimizden rızası yolunda isteyebiliriz. Kur’an-ı Kerim ile Rabbimiz 

bizlere kendisinin kulu olduğumuzu bildiriyor. Astronomiyi de astrologları da bu yönde 

uğraşlarıyla kulların hayatlarına anlam arayışlarını da kınamamız doğru olmaz, neyle beslenir 

durursak artık o yönde hayatın akışına kapılıp gideriz, hayatlarının anlamını da bu yönde 

araştıran kimseler de bu yönde çalışarak mutlu oluyorlarsa, gönülleri burada rahat ediyorsa, bu 

kimselere karşı da kınayıcı bir halde hareket etmek doğru olmaz, dediklerine itibar etmek, kulak 

vermek, inanmak da doğru olmaz, onlara yardımcı olmamız gerekir bu yardım da Rabbimizin 

rızası yolunda örnek kullar olarak yaşayarak olmalı. Yıldızlar, güneş ve ay, tüm gezegenler, her 

bir zerre de Rabbimizin emrinde, gerçek güç ve kuvvet sahibi olan Allah’ın.    



20 

 

 Hayatlarımızda gerçek güç ve kuvvet sahibi olan Rabbimiz dışında herhangi bir zerreyi en ufak 

bir şeyi hayatımızın odak noktası haline getirirsek Rabbimize olan odağımızı da kaybetmiş 

oluruz ki bu da bizleri putperestliğe götürür, putperestlikle de misal yeni odağımız para olsun, 

para kazanmaya başladıkça parayla yapabildiğimiz şeyleri de görmeye başlarız, daha çok para 

kazanmayı arzularız, daha çok şey yapmayı, adeta para bizi büyülemeye başlar ve yoldan 

çıkartır, gücün kaynağı olan Rabbimize olan kulluğumuzu da bu kulluğa verdiğimiz önemi de 

kaybetmeye başlarız ki artık gücü parada görmeye başlarız, artık Rabbimizle ilgilenmeyi 

bırakırız ve parayla ilgilenmeye başlarız, hayatımızda Rabbimizin rızasını arzularken artık daha 

çok para kazanmayı arzulamaya başlarız, bu bize doğru bir şeymiş gibi gelmeye başlar, bize 

sorduklarında da Rabbimizin bizden bunu istediğini düşünerek para ile güç sahibi olmamızı 

beklediğini, bunun da kulluğun bir gereği olduğunu söylemeye başlarız. Elbette bu her odak 

noktası için de değişiklik gösterir, her bir odak noktasının zihnimizde haz uyandırdığını da 

söyleyebiliriz misal para kazanan kimsenin zihninin haz ile dolması, astrolojiyi hayatının odağı 

haline getiren bir kimsenin bu yönde çalışması ile zihnini haz ile doldurması, kadını odak 

noktası haline getirmiş kimsenin bundan haz duyması, makam ve mevkiyi, eğitimi, bilimi, 

kariyeri, tüm dünya da dünya nimetleri de böyledir, kulu yoldan çıkartır, çöp çöp gezip çer çöp 

toplamak bile. Bu yolda yaşayan kulların yanlarında olsak, bizde onlarla beraber olsak, misal 

beraber para kazanıyor olsak, çevremiz bu yönde olsa bizler de kendimize artık hâkim 

olamamaya başlarız, onları örnek almaya başlarız ki çevremiz de çevremizin kötülüğü de bizi 

etkisi altına almaya başlar, doğrusunu Rabbimiz bilir. İşte bu şekilde türlü türlü dünyada birçok 

husus etrafımızı bizi yoldan çıkarmak için sarmış durumda, havaya saçılan virüsler gibi ki biz 

o tarafa yönelirsek de vücudumuza girip, güçten düştüğümüzde de aktif olmayı bekleyen bizi 

hasta etmek isteyen, güçlenmeyi bekleyen birçok virüs gibi. Arzu ve isteklerimizin esiri 

olduğumuzda da bu virüslerin adeta biri gider diğeri gelir. Arzu ve isteklerimize bundan gelecek 

hazza odaklanarak yaşamayı bırakmamız gerekir ki konu paraysa da bu arzu ve isteğimizi 

yerine getirecek güç olduğunu sanmayı bırakmamız gerekir, gözlerimizi Rabbimizin huzuruna 

getirmemiz gerekir, gözlerimiz de huzurunda sağa sola kaymadan kulluk etmemiz. Rabbimize 

kullukta bulunduğumuzda da kulluk sorumluluklarımız da aklımıza gelir yoksa paraya tapmaya 

devam edersek de paranın hayatımıza ne getireceğiyle ilgilenmeye başlarız, sorumluluklardan 

kaçarız, heva ve hevesimize kapılarak nefsimize hizmet etmeye başlarız, Rabbimize değil.  

 Çeşitli eserler kaleme alarak, kürsülerden hitap ederek konuşarak, insanlığa hizmete yöneldiler, 

bu yönde aldıkları hazzın esiri oldular, karşılarına yanlışlarını gösteren kimseler çıktığında da 

bu kimseleri dinlemediler, sözlerine kulak asmadılar, başlarının dikine gittiler, bu işi onlardan 

daha iyi bilenler, bu işi onlardan daha iyi yapacak kimseler karşılarına çıktığında da işi Allah 

rızası için onlara teslim etmeleri gerekirken onları yanlarından uzaklaştırdılar, onları yanlarında 

ve üstlerinde görmek istemediler, tüm bunların sonucunda da bu hal ve tavırları neticesinde de 

Rabbimizle olan bağları zedelendi, kullara hizmet etmekten aldıkları hazzın esiri oldular, 

Rabbimize kul olmanın öneminin yerini kullara hizmet etmenin önemi aldı. Rabbimiz onların 

karşısına böyle kimseleri kendilerinden bu işi daha iyi yapacak olan kimseleri çıkartması da bu 

hizmetlerini kaybettirecek felaketleri başlarına takdir etmesi de hep onun kullarına olan 

lütfudur, ikramıdır, böylelikle de kullarının tekrar kulluğa gelmelerini ister ki kendilerini kullara 

hizmet etme noktasında aldıkları hazla kendilerini kaybetmesinler. Bu lütufları da yanlış 

okuyarak hizmetten başlarını kaldırmadılar, bu hazzın esiri oldukları için bu hazdan yüz 



21 

 

çevirmediler başlarına ne gelirse gelsin üstüne bu hizmetlerine daha da yoğunlaşmak için 

Rabbimizden gelen bir mesaj olarak okudular. Hizmetlerinde de Rabbimizin rızasını 

arzulamaları, hizmetlerinin doğru veya yanlışından öte tekrar kulluğa gelerek, kendilerini tekrar 

hizaya çekerek, tekrar bu hizmetlerine Rabbimizin rızasını kazanmak üzere giriştikleri işlere 

dönmeleri ve bu odaklandıkları işleri de daha da güzelleştirmeleri, yanlışlarını düzeltmeleri, 

sonucunda da daha büyük ilerleme kaydetmelerini Rabbimiz de ister, Rabbimiz yanlışlarımızı, 

hatalarımızı, kusurlarımızı da bize göstermek ister ki böylelikle de bizden daha iyi bilen 

Rabbimiz bizim daha iyi kullar olmamızı ister aynı şekilde de kullarına da daha iyi hizmet 

etmemizi, bu yönde bize olan mesajlarını da onun rızası yolunda okumak önemlidir ki 

kusurlarımızı ve hatalarımızı görmemiz gerekir, bu kusur ve hatalarımızı düzeltmek için de dua 

etmemiz gayret göstermemiz kendimizi ve hizmetimizi bir üst noktaya çıkarmayı istememiz bu 

yönde gayret göstermemiz gerekir. Önem verdiğimiz Rabbimizin rızası için önem verdiğimiz 

odak noktamız kullara hizmetimiz kulluğumuzun, Rabbimize olan teslimiyetimizin, Kur’an-ı 

Kerim’in, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in öneminin önüne geçmemeli, bu odak 

noktamızı ancak bu hususlara önem vererek geliştirebiliriz. İki kelimeyi arka arkaya getirip 

söylemek mi, iki harfi bir araya getirip cümle kurmak mı marifet, Rabbimizin sözleri yanında 

iki sözünüz değeri nedir, Rabbimizin Kur’an-ı Kerim’i yanında kitaplarınızın değeri nedir, 

Rabbimizin kullarına gösterdiği rahmetin yanında kullarına gösterdiğiniz sevgi ve alakanın, 

hizmetin değeri nedir, Rabbimize olan odağımızı kaybetmememiz gerekiyor yoksa nefsimize 

hizmet etmiş oluruz Rabbimize değil, Rabbimize kulluk etmemiş oluruz, sonucunda da kullar 

da böyle kimselerin etrafında koşturup duruyorlar, Rabbimize hizmet etmek yerine odaklarında 

böyle kimseler oluyor, böyle kimselere hizmet ediyorlar, böyle kimselerin yolunda, böyle 

kimselerin yanında, böyle kimselerin de eserlerinde de cennete giriş bileti olduklarını sandıkları 

için de cennetin sahibiyle bağ kurmaktan çok böyle kimselerle, böyle eserlerle, böyle yollarla 

bağ kurmaya başlıyorlar. Cennete giriş bileti önümüzde dururken kim cennetin sahibiyle bağ 

kurmak ister, maneviyatta çeşitli seviyelerden bahsedebiliriz, kulların da bu yönde çalışması ve 

gayret göstermesi kınanacak bir husus değil, kullar cenneti isteyebilir ve bu yönde de 

çalışabilirler lakin bizim amacımız maneviyatta daha üst seviyelere kulları çıkarmak. Çok 

ciddiler, o bileti almak için gayret gösteriyorlar, bir araya geliyorlar, o bileti kazanmak için 

gayret sarf ediyorlar, neyin ne olduğunu iyi bilen kimseler, Kur’an-ı Kerim okuyan kimseler, 

lakin emredildiği gibi okumayan kimseler, Kur’an-ı Kerim’in sorumluluğundan, peygamber 

efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak yaşamanın sorumluluğundan kaçıyorlar, 

sevgiyle yaşamanın sorumluluğundan kaçınıyorlar, kendilerine sevgi gösteriyorlar, 

odaklandıkları cennete yönelik yaşadıkları için kendilerine önem gösteriyorlar, sonucunda da 

öfke ve nefret de hak yolda olan kimselere besliyorlar çünkü hak yolda olan kimseler de onlara 

nasıl emredildiği gibi yaşanacağını gösteriyorlar yani yanlışlarını ve eksikliklerini gösteriyorlar 

yaşayışlarıyla, sonucunda da düşmanlık ortaya çıkıyor. Sürekli kendisini düşünen cennet 

biletini düşünen kimseler başkalarını düşünen kimseleri görünce ne kadar yoldan saptıklarını 

görüyorlar. Maneviyatı o nuru kendi arzu ve isteklerimizi tatmin etmek için dünyamızda 

ilmimiz olmadan bize takdir edilmeyen hususlara yönelterek ki böylelikle kendimize yönelik 

olarak kullanmaktan, kullarını sömürmekten de Rabbimize sığınmamız gerekir yoksa 

Rabbimizin rızası için bir iş yaptığımızı sanırken onun huzurundan uzaklaştığımızın farkında 

bile olmayız, aynı dünyevi hazlarda olduğu gibi kendimizden geçeriz, nefsimiz bizi buradan 

vurur. Rabbimizin rızası üzere bir iş tutuyorsak ki Rabbimizin lütfu ve takdiriyledir, bizden 



22 

 

daha iyi bu işi yapabilecek olanlar karşımıza çıktığında bu işi onlara teslim etmemiz gerekir ki 

bu da Rabbimizin rızası üzere, Rabbimizin rızası üzere tutulan işte kendimizi bir şey 

görmeyerek, kendimizi hiç işin içine katmayarak adeta, Rabbimizin rızasını her şeyden öte ve 

önemli gördüğümüzden. Kulların Rabbimizin rızasını kazanmak üzere söylediği sözlerine de 

uyarılarına da kulak vermemiz gerekir Rabbimizin rızası üzere, bizden daha iyi bilenlerin, 

bizden daha çok ilim sahibi olan kulların olacağını aklımızdan çıkarmamız, bu kulların sözleri 

de bize olan yaklaşımlarına karşı da burnumuzun dikine giderek sözlerine kulak vermememiz 

de doğru olmayacaktır, elbette her söz söyleyene karşı da sözleriyle hareket etmek de doğru 

olmaz bu yönde bizlere yaklaşanları da sözlerini de Rabbimizin rızası üzere doğru bir şekilde, 

kulları da sözlerini de neye binaen söylediklerini de doğru okuyarak tartmamız gerekir. E       

 Putperestleri de eserlerini de doğru bir şekilde okumak önemli, putlar da putperestlerin 

karşılarına hesap günü çıkacak, bu putlar insanlardan da olacak, şeytanlardan da ki o gün hesap 

günü putlarıyla lanetleşecekler. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 Tüm alemleri yaratan, gücü ve kudretiyle de tüm alemleri dolduran gerçek güç ve kuvvet sahibi 

olan Allah’ım, tüm alemlerin de yalnız seni övmekte yalnız sana kulluk etmekte, dağları hareket 

ettiren de sensin, rüzgarlara yön veren de sensin, yağmurları yağdıran da sensin, göklerini de 

arzını da dilediği gibi döşeyen de sensin göklerini de arzını da ayakta tutan da yalnız sensin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

 

4 

Kutsal 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Beytü'l-Haram’ ın Rabbine hamd olsun, Mescid-i Nebevî üzerine de selamı.  

 

 Hak yolda olanlar zalimlere dost olur mu?   

 

 Bu toprakların yetiştirdiği, bu topraklar için emek vermiş, bu toprağın ekmeğini yemiş suyunu 

içmiş, bu topraklar için fedakarlıkta bulunmuş, bu topraklar için savaşmış insanlara bu insanlara 

karşı olanlar. Bu insanlara sadece saygı duyan, sevgi duymayanlar. Sadece saygı duyanlara 

sevgi duymayanlar. Sevenler ve saygı duyanlar. Saygı duyup saygı duymayanlara saygı 

duymayanlar. Sevmeyenlere saygı duymayanlar. Kullara olan yaklaşımlarımız hep farklı farklı, 

farklı düşüncelerle karşılaşıyoruz hayatta, bizleri en çok ayrıştıran konularda birbirimize destek 

olmamız gerekirken hoşgörü göstermemiz gerekirken bizleri düşünce ayrılıklarımız adeta 

bizleri birbirine karşı olan cephelere sürüklüyor. Kişiler, olaylar, her türlü konu üzerinden bu 

ayrıştırıcı düşüncelerin tohumlarını atanlar kulların arasına ayrılık sokma derdindeler, bu tuzağa 

düşmemeli. Kişilere hakaret edip bundan prim yapanlarda, bu isimleri kullanarak bundan prim 

yapanlar gözümüzde aynı ayrılıkçı tohumları atan kimseler olmalı, sürekli etrafa saçtıkları 

zehirleriyle halkımızda kin ve nefret uyandırıyorlar. Dönem dönem gündem olan çatışmalar, 

provokasyonlar gündeme gelmekte. Bu olaylarda bizlere gösteriyor ki zalimler profesyonelce 

her dönem nifak tohumlarını, kin ve nefret tohumlarını Anadolu’ya serpiyor. Taraf olmaya 

zorlanıyoruz, sanki taraf olmazsak söyledikleri sözleri, yaptıkları davranışları desteklemezsek 

kendimizi boşlukta veya işgal altındaymışız gibi hissediyoruz. Amaçları ise bu parçalanmayı 

daha da arttırmak. Kalbinde insanlığa sevgi duyan biri bir insandan nefret edemez, sevmediği 

bir insanı sevenden nefret edemez, insanlara sevgi duyan bir insan bir insanı sevmediği için o 

insandan nefret edemez, iyi bir insanın nefret ettiği tek insan da kulların arasını bozan, nifak 

tohumları atan zalim insanlar olmalı. Bu nefret tohumlarının yıllarca atılması bizleri herkesin 

herkesten nefret ettiği bir topluma dönüştürdü. İnsan sevgisi olmadığında bir insanda içinde 

büyüttüğü nefret de tüm insanlığa da sirayet ediyor. Mücadele ise insan seven veya 

sevmeyenlerle değil bu ayrılıkçı tohumları atanlara karşı olmalı, insanlara karşı oluşan nefretin 

sebebine karşı nefret olmalı, bu soruna odaklanmalı, insanları birbirinden ayrıştıran sorunları 

düzeltme yolu aramalı. İlk olarak kendimizden başlayarak nefret gibi bir duygudan sıyrılmaya 

çalışarak, insanların arasına ayrılık sokmaktan Rabbimize sığınarak.  

  

 Maneviyat çalışması ile insana karşı da nasıl doğru bir şekilde yaklaşmamız gerektiğini 

öğreniyoruz, geçmişi de günümüzü de nasıl okumamız gerektiğini, geleceğe de nasıl bir bakış 

açısı geliştireceğimizi. İnsanları nasıl doğru bir şekilde okuyabileceğimizi, insanlarla bir 

aradayken nasıl en güzel şekilde davranmamız gerektiğini, sistem içinde her bir insanın çok 

değerli olduğunu ve bu insanlardan biri olan kendimizi de diğer insanlarla ve sistem içinde 

Rabbimizi razı edecek şekilde nasıl konumlandırmamız gerektiğini, bir kula karşı kendimizde 



24 

 

bir üstünlük görmememiz, üstün bir bakış açısıyla bakmamamız gerektiğini, yolunda 

kibirlenmememiz gerektiğini, kendimize güvenmememiz Rabbimize güvenmemiz gerektiğini 

görmeye geliyoruz ki bu da Rabbimizin lütfu ile ikramı ile takdiri ile lütfettiği maneviyat 

çalışması ile. Bu sebeple Rabbimizi razı edecek bir yaşantı içinde olmak istiyorsak ilk olarak 

kendimizden başlamamız gerekiyor. Hayatlarımızda kutsallığın sadece Rabbimizle bizim 

aramızda olduğunu unutmamamız gerekir, Kâbe bizim için kutsaldır, peygamber efendimiz Hz. 

Muhammed Sav. bizim için kutsaldır, Kur’an-ı Kerim’ de bizim için kutsaldır, tüm 

Müslümanlar için kutsal saydığımız şeyler ki kutsal demek de Rabbimiz ile olan kurduğumuz 

bu ruhsal bağda bizlere lütfedilen, rahmet olan, bizlere yakınlık kurmamızı sağlayan 

hususlardır, bismillah ile başladığımız yemek bizim için kutsal olur, Rabbimizin rızası için bir 

araya geldiğimiz hak yolda olan dostlarımızla Allah rızası için oturduğumuz sofra da bizim için 

kutsal olur, hak yolda olan kullar da birbiriyle Rabbimizin rızası için Rabbimizin lütfu ve ikramı 

ile sevgiyle bağ kuran kullar için de bu kurulan bağ kutsaldır, çünkü bu bağda Rabbimizin 

rahmeti de bulunur, bu kurduğumuz Rabbimizin rızasını kazanmak için kurduğumuz bağda 

Rabbimiz de bizimle beraber olur, gözümüzde hak yolda olan dostlarımızla kurduğumuz bağı 

ne kadar kutsal görürsek o kadar da kullar da bizim için önemli olurlar, ne kadar da önemli 

olurlarsa o kadar da hayatlarımızda yer alırlar. İnsanlar tarafından kutsallaştırılan kimselerin ve 

şeylerin de durumu böyledir ki dünya yolunda kutsallaştırılan kimselerin ve şeylerin manevi bir 

kutsallığı bulunmaz sadece insanlar bu kişileri ve şeyleri hayatlarında önemli gördükleri için 

kutsallık atfederler ve sevgi ve saygı duyarlar ve saygı duyulmasını beklerler.    

 

 Kimseye, kimsenin gönlüne de baskı yapmak doğru olmaz. Gönlümüz hak yolda kime 

ısındıysa Rabbimiz gönlümüzü hangi hak dostuna hangi eserine ısındırdıysa ona yönelmemiz, 

o eserlerle gönlümüzü ruhumuzu beslememiz, hayatın anlamını öğrenmeye gayret etmemiz, 

maneviyat çalışması içinde olmamız gerekir.  

 

 Toplum gözünde çeşitli alanlarda ön plana çıkan kişiler sevenleri, saygı duyulanları tarafından 

kutsallaştırılır, bu kutsallaştırma işi de o kişinin hayatlarında yer alanlar tarafından o kişinin 

kendileri için önemini arttırmak için yapılır, bu kutsallaştırma işine göz yuman, kendisini daha 

da ön plana çıkarma gayreti içinde olur, şayet kul hak yolda da değilse o kişinin nefsini adeta 

devleştirir, bunun sonucunda da o kişi adeta bir put gibi bu kutsallaştıran kişilerin hayatlarında 

yer alır. Devrilmeyecek, bir balta vurulduğunda parçalanmayacak bir put da yoktur. Maneviyat 

yolunda hak yolda olan kimselerse kendisini kutsallaştıranlara karşı mücadele eder ve göz 

önünde olmaktan kendisini alıkoyar, kimsenin kimseden bir üstünlüğü olmadığını bilir, her işi 

Rabbimizin lütfu olarak görür, bir yarış vardır lakin bu yarış kullara üstünlük üzere bir yarış 

değildir yaşadığımız hayatta Rabbimizi razı etme üzerine bir yarıştır şayet bir üstünlük varsa 

bu da takvadadır ki bu da Rabbimizin gözündedir, Rabbimizin bileceği bir iştir dilediğine de 

dilediğini takdir eder, dilediğini de dilediği kadar kendisine yaklaştırır, bu işler kulların gözünde 

olan işler değildir. 

 

 Hayatımızın her alanında görünmeyen çizgilerden ve renklerden bahsedebiliriz. Her insanın 

bir gökkuşağı gibi renklerinin olduğunu, çeşitli durumlarda da farklı farklı renklere 

büründüğünü duygu ve düşüncelerindeki değişikliklerle. Günlük hayatımızın her anında 

düşüncelerimizle büründüğümüz renkler. Bir olay karşısında, olaydan sonra olay hakkında, 



25 

 

yolda yürürken, arkadaşlarımızla otururken, kilometrelerce ötedeki dostumuzu düşünürken bile 

farklı renklere bürünüp ilgili olayları da ilgili kişileri de etki altında bıraktığımızdan hatta 

etrafımıza saçtığımız renklerin farklı boyutlarda kaybolmayan bir enerji şeklinde hayat 

bulduğundan, kalıtsal olarak da çocuklarımıza aktardığımızdan bahsedebiliriz ki kısaca 

düşüncelerimiz ve davranışlarımızdan ortaya çıkan enerji diyebiliriz. Hayatlarımızda var olan 

çizgilerimiz hakkında ise birçoğunun geçmişten bize miras bırakılan çizgiler olduğunu 

söyleyebiliriz. Olaylar ve durumlar hakkında nasıl davranmamız gerektiğini bizlere gösteren, 

sınırlayan, çizgiler. Kendi çizdiğimiz çizgilerse bazen deneyimlerimiz sonucunda farkındalık 

kazanmamızla bazen ızdıraplar neticesinde bazen de karşımızdaki insanlara göre belirli ön 

yargılarımızla oluşmaya başlıyor ki hayatımızı nasıl yaşamak istediğimizi, insanlara ve olaylara 

davranışımızı tüm hayatımızı nasıl yaşamak istediğimizi belirleyen, bizi biz yapan çizgiler. 

Çizgilerin de renklerinin olduğu ve aşılması için de anahtar olarak gökkuşağından 

yararlanmamız gerektiğini söyleyebiliriz. Hangi çizgilerden kurtulmamız gerekiyor, hangi 

çizgilerle hayatlarımızı devam ettirmemiz, hangi çizgileri hayatımıza çekmemiz, hangi çizgileri 

miras bırakmamız gerektiği sorusuna ise bazen kendimiz cevap verebiliriz, bazen de bizler 

yerine düşünen toplum bazen de maneviyat çalışarak bu çizgilerimiz değişime uğrayabilir. 

 

 Her milletin, kültürün, dinin, insanın, tabiatlarında var olan bu çizgiler insanların kutsal olarak 

atfettiği sınırlara da dönüşebiliyor, bizim için vatan, bayrak aşkı kutsal çizgilerimize örnek 

verilebilir. Bu çizgilere çok önem vererek gözümüzde kutsallaştırıyoruz böylelikle de çok 

değerli oluyorlar ve bu değerle de hayatlarımızın ayrılmaz bir parçası ve bu kutsal olan 

çizgilerle çevrili ne varsa da miras olarak da diğer nesillere aktarılıyor, korunuyor, muhafaza 

ediliyor.  

 

 Bizleri birbirinden ayıran çizgilerin oluşması ve farklı farklı renk kalıplarına bürünmemiz. 

Gezi Parkı, 15 Temmuz gibi olayların hayatlarımızdaki yansımaları. Gezi Parkı hakkında birçok 

araştırmalar, analizler, yorumlar yapılmaya devam ediliyor. Bizlerin de gözlemleyebileceği ve 

halen de etkisini sürdüren şeyler ise katılan veya katılmayan, destekleyen, desteklemeyen çoğu 

insanın da birbirlerine karşı düşmanlık beslemesi, nefret söylemlerinde bulunması, tüm bu 

düşünceler de bizleri ayrıştıran çizgileri ortaya çıkardığını söyleyebiliriz. Hali ile bu çizgileri 

ortadan kaldırmak da gelecekte daha mümkün gözüküyor. Bizleri ayrıştıran, gözümüzün 

önündeki çizgiler. Gezi parkının günümüze yansımaları ile alakalı olarak birçok konudan 

bahsedebiliriz. En çok etkilediği çizgilerden birinin ise tüm olaylardan bağımsız olarak halk 

üzerinde hak arama ve özgürlük taleplerine karşı girişilecek haklı faaliyetlere karşı toplumda 

bir ön yargı oluşmasının yanında eylemlere karşı tepki göstermesi ve bir kesimin de kendini 

sessizleştirmesi. Hak ve özgürlük gibi tüm insanlığın ortak dili olan hususlarda bile, bu yönde 

hak talebinde bulunan insanlara karşı toplumun farklı renklere bürünmesi. Bu yönde 

girişimlerde bulunanlara, bulunmayı düşünenlere, hatta hayal edenlere karşı nefret söylemleri, 

tehditler, herkesin ortak çizgisi olması gerek hususlarda bile ayrı düşmemiz. Tüm bunların 

sonucunda da ortak paydada buluştuğumuz bir renkten öte benzer tonlarda düşünüp, çizgileri 

de ortadan kaldıracak şekilde bir araya gelmek, ortak bir dil, düşünce, özgürlük, adalet, insanlık, 

doğa, samimiyet gibi tüm insanlık için gelişimin ve değişimin ön koşullarını oluşturan 

hususlardan toplum olarak uzaklaşmamız. Çizginin her tarafında bulunan insanların birbirlerini 

yok edecek karanlık renklere bürünmesi, nefret, öfke, çekememezlik, tahammül edememe. 



26 

 

Günümüzde bu renklere bürünen insanların gelecekte yetiştirecekleri çocukların da bu renklere 

bürünmesi, ardından toplum tarafından çizilen çizgilerin de iyi şeylerin gerçekleşmesinde 

engellere dönüşmesi. Engelleri kaldırmak adına ise problemlerin hayatlarına sirayet eden 

insanlardan öte tüm insanlığın ortak problemi olarak görme düşüncesini toplum geneline 

yaymadan önce kendi renklerimiz üzerine çalışmalıyız.  

 

 Çizgilerle alakalı olarak ikinci olayda da iki on beş temmuz tarihinden bahsedebiliriz. Tüm 

dünyayı ilgilendiren bir tarih ki Kudüs’ün işgali ve Anadolu’da yaşanan hadise. Bazı çizgileri 

görmezden gelebiliyoruz, bazı çizgilere ise bir o kadar fazla değer atfediyoruz, Anadolu 

insanının önceliğini ise kırmızı çizgilerden öte kırmızı duvarlarla çevrili Kudüs alıyor. Bazı 

kesimler ise bu çizgileri o kadar güzel propaganda ve diğer çizgilerin gözlerden kaybolmasını 

sağlayacak şekilde kullanıyorlar ki diğer çizgilerin önlerine perde çekiyorlar. Belirli kesimlerin 

Kudüs’e nasıl bakmamız gerektiğini değerlendirmeleri ve algı oluşturmaları da diğer insanların 

olaylara bakışını etkilediğini söyleyebiliriz, insanların olayları yanlış bir şekilde 

yorumlamalarına ve bunun sonucunda da olaylara karşı duyarsız bir hale gelebilirler. Bizlere 

miras bırakılan bu çizgilerin hakkını veremediğimiz gibi, alelade gözlerimizin içine bakılarak 

bu çizgilerimizin çiğnenmesi, zalimlere ve zulümlerine karşı mücadele etme çizgimizden 

uzaklaşmamız. 15 Temmuz günü ise iki mekânın ortak noktasını oluşturuyor. İki tarihte 

geçmişte yaşanan katliamları gün yüzüne çıkartıyor. 15 Temmuz 1099 tarihinde Kudüs’ün işgal 

edilmesi ve teslim olan Müslümanların katledilmesi. Daha sonra 2016 tarihinde de 

Anadolu’nun çeşitli yerlerinde gerçekleşen katliamlar. Kendi çizgilerimizi tarumar edişimiz. 

Anadolu’nun çeşitli bölgelerinde silahsız sivillerin hedef alınması, teslim olmuş askerlerin infaz 

edilmesi, özellikle üzerinde durulması gereken elim bir hadisedir ki Boğaz köprüsünde silahsız 

ve teslim olmuş olan şehit Harbiyelilerin Ragıp Enes Katran ve Murat Tekin’in acımasızca linç 

edilerek katledilmesi. Bu iki tarihin ve mekânın bağıntı noktası ise iki tarafta da suçsuz ve teslim 

olan insanların katliama maruz kalması. Aralarındaki fark ise bir tarafta Haçlı ordusu teslim 

olan Müslümanları katlederken diğer tarafta kendilerini Müslüman olarak lanse eden insanlar, 

Müslüman halkı, Türk askerini eşi benzeri görülmemiş bir biçimde katletmesidir. Günümüzde 

tarihler boyunca çizdiğimiz çizgilerin bir gecede tarumar edilmesi şeklinde okumaktan öte bir 

değişimin söz konusu olduğunu görmemiz gerekiyor. Savaşımızdan çok düşman askerlerine 

merhametimizin konuşulduğu Çanakkale ruhundan günümüze; teslim olmuş, habersiz, suçsuz 

olan kendi askerlerimizi linç ederek boğazlarını keser duruma gelmemiz, bu hadiseler ruh sahibi 

olan tüm Müslümanların ve tüm şehitlerimizin kemiklerini sızlattı.  

 

 Bir diğer hususta hamile olan veya bebekli, çocuklu annelerin hapishane ortamında 

çocuklarını, bebeklerini büyütmesi, doğum yapması. Bu çizginin varlığı veya yokluğu 

tartışmadan öte tüm insanlığın geçmişten günümüze çizmiş olduğu çizgilerin bile ötesinde. Bizi 

bebek, çocuk katillerinden ayıran çizginin. Bebeklere, çocuklara ve annelerine adeta işkenceye 

dönüşen hapishane ortamında tutulmaları tüm Anadolu’nun sorumluluğundadır. O bebeklerin, 

çocukların terörist veya suçlu olmadığı pek tabi herkesin kabul edeceği bir gerçek. Terörist veya 

suçlu gibi muamele görmelerinin en büyük sorumluları da tüm Anadolu’dur. Mirasımıza ve 

geleceğimize sahip çıkamayışımızdan. Çocukların, bebeklerin müebbet hapis cezalarına 

çarptırılmalarından. 

 



27 

 

 Maneviyat çalışması içinde olduğumuzda tüm zulümlere, yapılan tüm haksızlıklara karşı da 

mücadele içinde oluruz, bu mücadele de ilk olarak kendimizi değiştirmeye başlayarak 

kendimizden başlarız, bu çalışma ile toplumun, medyanın, çevrenin bizlere dayattığı doğru ve 

gerçeklerden öte bir bakış açısı kazanmaya başlarız, adeta yaşananlara kendimizden sıyrılarak, 

yukardan bakarak, olayların neden ve sonuç ilişkisinden de öte tüm yönleri ile inceleyerek. Bizi 

ilgilendiren husus da bu bakış açısı olmalı ki Rabbimizin rızası doğrultusunda bir bakış açısı 

mı, bu bakışla Rabbimizin rızasını kazanabilir miyim, hayatı Kur’an-ı Kerim ile emredildiği 

şekilde okuyor muyum olmalı. Olaylara karşı da Rabbimizle aynı çizgide olmaya çalışmak, hak 

ve batılı, iyi ve kötüyü, doğru ve yanlışı net olarak görmek ve yorumlamak, aynı çizgide 

değilsek de bu çizgiye yaklaşmaya çalışmak, tüm benliğimizden, tüm çizgilerimizden ve 

renklerimizden sıyrılarak, Rabbimizi razı edecek düşüncelerde, duygularda ve davranışlarda 

olmaya gayret ederek yaşayan kullar olmaya çalışmalıyız. Bu hal önemli ki bu hali kazanmak 

için de maneviyat çalışması içinde olmalıyız, Rabbimiz bir tarafta biz başka bir tarafta 

yaşayamayız, maneviyatta da ilerleyemeyiz, hak yolda olan kullar bir tarafa giderken batıl yolda 

olanlar bir tarafa giderken biz Rabbimizin rızası olan yolda, hak yolda olanların gittiği yolda 

değil de batıl yolda olanların yolunu tutup bu batıl yolda gidersek, batıl düşünceler de bizleri 

etkiler, batıl yolda olanların hali de bizi etkiler, batıl yolda olanlara karşı yapılan muameleden 

de bizler de etkileniriz, hak yolda olanların tarafında olmak için çaba ve gayret göstermemiz 

gerekiyor, bu da ancak maneviyat çalışmasıyla mümkün. Herkes bir tarafa gidebilir herkes bir 

tarafa gidiyor diye bu taraf doğru bir taraf olmayabilir, herkes uçuruma doğru yol almış olabilir, 

herkesin cennete gireceğini bizlere haber veren bir ayet yok, dileyen dilediği gibi yol tutar, 

sonuçlarına da katlanır.  Rabbimizin rızasını arayan kullar için Allah rızası için Rabbimizin lütfu 

ve ikramı ile takdiri ile sadece tavsiye veriyoruz. Zalimler, dışardan ve içerden Anadolu’yu 

bölme, parçalama, kendi maşası olarak kullanma hayalleri güden, zehirli ve kötü kan taşıyan, 

Anadolu’nun ekmeğini tatmamış, samimiyetinden, ahlakından, hoşgörüsünden nasiplenmemiş, 

karanlık bir zihniyetle, yetimin malını yiyenler, kullara zulüm edenler, anneleri evlatlarından 

ayıranlar, bebekleri, çocukları katledenler, hapislere atan, hamilelerin çocuğunu düşürtenler, 

tecavüzcüler, işkenceciler, Rabbimizin lütfu ile Anadolu’nun ve dünyanın her tarafında binlerce 

ruhla nöbeti devralmış sizleri bekliyoruz, hapislerden güvercin olup uçmayı bekleyen, 

uykunuzdan uyanın emri ile yanımızda savaşmaya geleceklerle, kurmuş olduğunuz basit 

tuzaklarla da bizleri parçalara ayırmaya çalışıyorsunuz da Rabbimizin lütfu ile o tuzaklarınıza 

karşı Rabbimiz de sizlere bir tuzak kuruyor, o tuzaklarınız paramparça oluyor, tuzaklarınıza 

kendiniz düşüyorsunuz, peygamberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in kardeşlerini zindanlarda 

çürümeye terk etseniz de güvercin olup uçuyorlar, önlerine aşılmaz nehirler inşa etseniz de 

Rabbimizin lütfu ile nehri yarıp içinden geçiyorlar, Rabbimizin lütfu ile taşıdıkları imanlı nurlu 

ruhlarını kalplerinden sökmeye her yeltendiğinizde ise karşınızda binlerce yürek buluyorsunuz. 

Yetiştiğimizi, vatanımızın göz yaşlarını da dindireceğimizi, nurlu gönüllerimizi, bu vatan ve 

tüm evlatları için tüm dünya iyiliği ve güzelliği için çarpan kalbimizi Rabbimizin daha da 

büyüttüğünü ve güçlendirdiğini biliyorsunuz. Korkuyorsunuz biliyoruz; hayallerimizden, 

tuttuğumuz kalemlerden, samimiyetimizden, sevgimizden, kararlılığımızdan, cesaretimizden, 

güvenimizden ve Rabbimizin de yanımızda olduğundan, korkmanız da gerek, beklediğiniz gibi 

geliyoruz. Rab rahmetiyle bizleri daha da nurlandırıyor, zalimlerin de karanlığını arttırıyor, 

Allah’a hamd olsun. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 



28 

 

 

5 

Yargı 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Hesap gününün sahibine hamd olsun, bizi en güzel yargılayan kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hesap gününde de dünyada kulları yargıladığınız gibi yargılanmak ister misiniz?  

 

 İletişim kurarken bir şeyler anlatırken her nasıl ki harflerden oluşan kelimeleri bir araya 

getirerek cümleler kurarak kendimizi ifade ediyoruz aynı zamanda bu cümlelerin içinde de 

harflerden oluşan sayılardan da yararlanıyoruz misal olarak hamile olan biri şayet dokuzunca 

ayında olduğunu söylerse yakın zamanda doğumun gerçekleşeceğini öngörebiliyoruz. 

Hamileliğin dokuzunca  ayında çocuk doğumunun gerçekleşip gerçekleşmeyeceğini bilmeyen 

bir kimse, hamilelik ne demek bilmeyen bir kimse için bu kelimeler de sayılar da anlamsız 

gelecektir. Burada bir gizem katmaktan öte aksine anlatımımızı daha da kuvvetlendirmek için 

sayılardan yararlanıyoruz. Rabbimiz de Kur’an-ı Kerim’de sayılardan örnekler veriyor ki 

bizden bir şeyleri gizlemekten öte anlatımı daha da açarak daha iyi bir şekilde ayeti 

özümseyerek anlamamızı istiyor, üzerine düşünmemizi istiyor. Rabbimiz bizimle bizim en 

güzel şekilde anlayabileceğimiz şekilde konuşuyor Kur’an-ı Kerim ile bizi bizden daha iyi 

bilen, bizi yaratan, her halimizi bilen Rabbimiz, Kur’an-ı Kerim’de bazı surelerin başlarında 

yer alan harfler de aynı şekilde çeşitli sayılar da. Zina edenlere vurulmak üzere 100 kırbaç ile 

bizlere verilmek istenen mesaj nedir, bu sayının nasıl meydana geldiğine bakalım ki bir elin beş 

parmağı var, iki elin de on ki gördüğümüz gibi parmaklarımızın birbirini tamamlayarak bir 

birliği, mükemmel bir yaratılışı temsil etmesi, on sayısını hayatımızda okuyoruz yaptığımız 

sadece bu, gördüğünüz gibi çok mistik işler değil, peki iki on sayısı zina ederek bir araya 

geldiğinde Rabbimizin emir ve yasaklarının dışına çıktığında ne oluyor, bu iki on sayısı 

çarpıştığında da ortaya büyük bir düzensizlik getiriyor, ortaya büyük bir kötülük saçılıyor, bu 

düzensizliği ortadan kaldırmak için de aynı şekilde kefaret ödüyoruz, her birimiz yaptığımız 

eylemlerin tümünden sorumlu olduğumuzu görüyoruz, yoksa ortaya çıkılan kötülüğü yarı 

yarıya paylaşılması gerekirdi. Mağara konusunda verilen sayı da 3 ile 100 sayısının çarpımı, üç 

nerede görüyoruz hayatlarımızda üçgenlerde, üçgeni ayakta tutan üç çizgide, zamanda geçmiş 

zaman gelecek zaman şimdiki zaman, ticaret yaparken üç şeyden bahsederiz satıcı, aracı ve 

alıcı, bir kavgada insanları barıştırmak için uzlaştırmak için de üçüncü kişi de aracılık eder, 

hayatlarımızda daha çok örnekler verebiliriz, üç sayısı ile anlatılmak istenene bakacak olursak 

hak yolda olan bir grup var Rabbimizin rızası üzere yaşayan, onların düşmanları var ve 

Rabbimiz rızası için ona güvenerek sığındıkları mağara var, yüz sayısı ile çarpımı da aynı zina 

cezasında olduğu gibi yüz ile bu sefer Rabbimiz onları ödüllendiriyor, yaptıkları iyiliğe karşılık 

onlara rahmet ediyor, zinadan kaçmak, zulümden kaçmak yani Rabbimizin rızası üzere bir iş 

ve Rabbimizin emir ve yasaklarına karşı olan bir iş görüyoruz. Dokuz sayısı da üç ile üçün 



29 

 

çarpımı olmasının yanında da tek haneli bir sayı, sayıların birler basamağı onlar basamağı ve 

yüzler basamağı olduğunu daha da sayıların bu yönde yükseldiğini görüyoruz, tek haneli olanlar 

için bu dünya yaşamımızdan örnekler gösterebiliriz, yaşadığımız dünyada tek haneli sayılarla 

çevrili olduğumuzu, oysa yüz gibi bir sayı da Rabbimizin rahmetini gösteriyor aynı zamanda 

da cezasını yani ahirete yönelik olduğunu söyleyebiliriz, dokuz sayısına tekrar dönecek olursak 

hamile olan bir kadın dokuz ay boyunca evladını karnında taşır ki mağara da adeta o hak yolda 

olan kullar için o gençler için bir rahim görevi gördüğünü görüyoruz, Rabbimizin lütfu ve 

rahmeti ile beslendiklerine de bir işaret, elbette burada bu sayıları okurken işaret ettiği 309 yıl 

mağarada yaşadıklarını farklı bir şekilde düşünmek, farklı yerlere çekmek yanlış ve hatalı olur. 

309 sayısının rakamlarını topladığımızda da ilk olarak 12 sayısına ulaşıyoruz, iki basamaklı 

sayıları okurken bu dünyanın ötesine geçmemiz gerekiyor, bir yılın on iki aya bölünmesi gibi, 

on iki saat gece on iki saat gündüz gibi, bir küpün de 12 ayrıtı vardır ki mağarayla ilişkili 

olduğunu söyleyebiliriz, farklı rakamların toplamı ile de çarpımı ile de 12 sayısını bulabiliriz, 

misal 5 ile 7 rakamını toplarsak yada 4 ile 3 rakamını çarparsak da  bu yönde fikir üretmemiz, 

düşünmemiz gerekir ki 12 sayısının da rakamlarını topladığımızda da ardından da 3 rakamına 

ulaşıyoruz, bunu yapmamızın sebebi de bu yüksek sayıları dünyamızda okuyabilmek için neye 

işaret ettiği konusunda fikir sahibi olmak üzere. Yoksa iki basamaklı sayıları okumak bizim 

dünyamızda kolay değil ve çok daha karmaşık bir hal alıyor, yanılma payımız çok artıyor uçsuz 

bucaksız bir karanlık gibi bizim için, uzay gibi evren gibi. Her bir harfe karşılık gelen sayılar 

da olabilir, geleceğe işaret eden, geçmişte olmuş bir olaya işaret eden ayetler de olabilir, bu 

konularda çalışmayı arzulayan Kur’an-ı Kerim’in bu yönde şifrelerini çözme gayretinde olan 

kimseler de olabilir, amacımız daima Allah rızası için olmalı, Kur’an-ı Kerim ayetlerinde kendi 

ismini arayanlar, maneviyatı kendileri için kullananlar, Kur’an-ı Kerim’in nurunu kendi 

dünyalarını aydınlatmak, dünyadan aldıkları hazzı arttırmak için kullananlar, kendi ismini o 

lütfedilen hayatını bir isim yapmak için harcayanlar, bu dünyada kariyer yapmak olduğu gibi 

maneviyatta da var, Rabbimizin ismiyle hayatta yaşamak demek ona kul olarak yaşamak 

demek, kendimizde en ufak bir zerre görmeden yaşamak demek, kendi hayatımızı onun rızası 

yolunda yaşamak demek, maneviyat çalışması içinde olsak da bu konuda kendimizle 

yüzleşmemiz de çok zor olur, aynı şekilde kendimizi düzeltmekte, Kur’an-ı Kerim’i kendi 

dünyamızı, kendi ismimizi, kendi hayatımızı yüceltmek için kullanamayız, kullandığımız 

zaman Kur’an-ı Kerim’in nurunu kendimiz için kullanmış oluruz, Rabbimizin rızası yolunda 

kulları için değil. Delinin birisi kuyuya bir taş atıyor kırk akıllı da onu çıkarmaya çalışıyor, 

akıllı kimseler delilerden nefret etmemeli, delilerin cahilce işlerinden nefret etmeli ki bunlarla 

mücadele etmekte delice bir iş olduğu için bu delice işlerle uğraşmak da adeta insanı delirteceği 

için böyle bir durumda bu cahilce tutulan mantıksız iş karşısında da mantıksız bir nefret 

içimizde köpürdüğünde bize zarar da vermeye başladığında Rabbimize sığınmak, af dilemek, 

tövbe etmek, elimizden bir şey gelmediğini Rabbimize arz etmek, dua etmek işin en doğrusudur.      

 

 Birbirimizden sebepsiz yere nefret edemeyiz, birbirimizden nefret edecek bir sebebimiz varsa 

da bu sebebimizden nefret etmeliyiz kişilerden değil, bu nefret ettiğimiz şeye karşı mücadele 

etmemiz gerekir, kişilerle mücadele etmemiz gerekmiyor. Kişilerden nefret duyma sebebimiz 

de Rabbimizin rızası yolunda kullarını bu hak yoldan uzaklaştırmaları sebebi ile olmalı, saf 

kötü olmalarından, iblisleşmeleri ve şeytanlaşmalarından dolayı, kulların arasına fitne, ayrılık, 

karışıklık sokmalarından dolayı. Bazı kimseler de bilmeden, deliliklerinden, cahilliklerinden bu 



30 

 

tarz kötülükler yaparlar ki esasen bu kimseler zalim kimseler de değildir, Müslüman olsun 

olmasın bu tarz kötülükler yapan kullardan da nefret etmek doğru olmaz, doğru bir şekilde 

neyden nefret etmememizi öğrenmemiz gerekiyor, hangi kullardan nefret etmemiz gerektiğini 

ki bu da maneviyatta önemlidir, kulları da davranışlarını da Rabbimizin rızası yolunda 

okumamız gerekir.  

 Hak yolda olanlara karşı zalimler ve onları takip eden kitleler de cahilce, bir mantıklı 

açıklamaları da olmaksızın, büyük bir nefretle üzerimize gelebilirler, bu yönde akıl dışı bir 

nefretle karşılaşmamız, zulümle karşılaşmamızda olasıdır ki onlara karşı da doğru bir mücadele 

içinde olmalıyız Rabbimizin rızasını kazanmak üzere. Bizlere nasıl saldırıyorlarsa o şekilde 

saldırmak da doğru olmaz, yapmamız gereken tek şey Rabbimize sığınmaktır, ondan yardım 

dilemektir, af dilemektir ve tövbe etmektir, Rabbimiz tövbe etmemizi istediği için, kendimize 

bakmamızı istediği için bu zalim kulları ve destekçilerini bize musallat edebilir. Büyük bir lütuf 

olarak görmeliyiz. Cahilce bize zulmedenlere cevap yetiştirmeye kalkarsak, onlara karşı bizlere 

davrandıkları gibi zalimce mücadele etmeye kalkışırsak mağlup oluruz ki Rabbimizin rızası ve 

muradını bu yönde okumamamız gerekir, Rabbimizin istediği bizim kendimize bakmamız, 

kendimizi hizaya çekmemiz, af dilememiz, tövbe etmemizdir, o zalimlere karşı zafer 

kazanmamız değil, hayatımızda Rabbimizi razı etmek üzere yaşarsak da Rabbimizin de bizden 

ne istediğini görmeye başlarız, dua ederek öğrenmeye gayret edebiliriz ve bu yönde de 

yaşayarak Rabbimizi razı etme umudumuzu daha da arttırabiliriz, zalimler için de telaşlanmaya 

gerek yok, Rabbimizin rızası yolunda yaşarsak tek korkumuz da onu razı edememek olur, böyle 

bir korku içinde de zalimlerden ve tüm işlerinden de telaş etmemize gerek kalmayacağını 

görebiliriz, zalimlerle savaşmayı çok arzuluyoruz zulme maruz kalınca, o zalimlerden hemen 

de intikam almak istiyoruz, siz mi savaşmak istersiniz o zalimlerle yoksa Rabbimizin sizin 

yerinize o zalimlerle savaşmasını mı, daima Rabbimize teslim olmalıyız, ona sığınmalıyız, 

hakkımızda hayırlı olanı dilemeliyiz, dua ederek ve savaştan nasıl kaçmamamız gerekiyorsa 

aynı şekilde kendimize olan savaştan da kaçmamamız gerekir. Peygamber efendimize Hz. 

Muhammed Sav.’ e karşı yapılan zulümleri de okursak nasıl cevap verdiğini onun yolundan 

gidersek, hayatlarımızda onu örnek alırsak Rabbimizi razı etmek üzere, Rabbimizde bizimle 

beraber olur bundan umutlu olmalıyız. 

 Fiziksel saldırılarına karşı Rabbimize sığınarak manevi cevap vermeye devam etmeliyiz, dua 

ederek, Rabbimizden af dileyerek, tövbe ederek. Düşmanlarımız olan o zalimlerse dehşet 

içindeler, korkuyorlar, İslam'a saldırmaya korkuyorlar. Bekliyoruz, maskelerinin düşmesini 

bekliyoruz, Rabbimizin maskelerini düşürmesini, gerçek yüzlerini tüm Müslüman kullara 

göstermesini diliyoruz ki maskeleri düştüğü zamanda İslam’a ve maneviyatımıza olan 

tahribatları da gün yüzüne çıkacak, Müslüman kullara attıkları iftiraları ortaya çıkacak, fitne ve 

fesat peşinde koşan bu zalimlerin tüm zulümleri de iftiraları da fitneleri de fesatları da ifşa 

olacak, kimin hak yolda olduğunu kimin de batıl yolda olduğunu da herkes görecek, bu 

zalimlere de cevabımız Rabbimizin rızası üzere hiç olmadığı kadar fiziksel olacak Rabbimizin 

izni ile.   

 Adil bir şekilde kimseyi yargılayamayız, sadece Rabbimiz en doğru şekilde kullarını 

yargılayabilir, bizlerse yargılamanın ne demek olduğunu anlayabilmek için Kur’an-ı Kerim’i 

öğrenmemiz, emredildiği üzere okuyabilmemiz gerekir, maneviyat çalışması ile Kur’an-ı 



31 

 

Kerim’i öğrenmemiz gerekir, hayatı emredildiği gibi okumayı öğrenmemiz gerekir, yargılamayı 

öğrenmek de Rabbimizin rızasını kazanmak üzere olmalı, kullarını emredildiği gibi 

yargılayabilmek üzere yoksa kendimiz için değil, kulları için olmalı, kulların hakkına girmemek 

üzere, en ufak bir haksızlıkta bulunmamak için. Hesap gününde de nasıl kulları yargıladıysak o 

şekilde yargılanmak ister miyiz yoksa daha merhametli bir halimizin bizi yargılamasını mı 

isteriz, o zaman daha merhametli olarak kullara yaklaşmamız gerekiyor, hoşgörülü bir şekilde, 

en ufak bir şeyde kulların üzerine giderek onlara yüklenerek değil, başkalarını hayatımızda nasıl 

savunursak Rabbimiz de hesap günü bizleri öyle savunur bize karşı davacı olanlardan, aynı 

şekilde kulların yanında nasıl olduysak Rabbimizde bizim yanımızda öyle olur, kulların arasını 

nasıl bulmaya gayret ediyorsak dünyada hesap gününde de Rabbimiz de bizim kul haklarımız 

konusunda öyle aramızı bulmaya gayret gösterir, Rabbimizin melekleri o gün bizimle olmasını 

istiyorsak, bize sevgiyle yaklaşmalarını görmek istiyorsak, sevgiyle kullarına yaklaşmayı da 

bizim bu dünyada öğrenmemiz, bu şekilde de kullarına yaklaşmamız gerekiyor ki bu da 

Rabbimizin rızası için, işin doğrusunu Rabbimiz bilir. Hesap gününe hazırlık yaparken hesap 

gününden de korkmalıyız, bu korkumuz da yargılanmada hatalı ve eksik davranmamızdan 

dolayı değil, dünya yaşamında Rabbimizi razı edememe korkumuzdan olmalı, elbette dünyada 

türlü türlü hatalar yapıyoruz, yanlış sözler söyleyip yanlış kararlar veriyoruz, sözlerimizle de 

ah o dillerimizle de adeta insanları öyle bir incitiyoruz ki adeta öldürüyoruz öldürüyoruz, 

dişlerimizle de kulları öyle bir çiğniyoruz ki bu hallerimiz için af dileyip tövbe etmeliyiz, 

Rabbimize sığınmalıyız. Gözlerimiz kulların iyi yönlerine, hayatlarında yaşadıkları güzellikleri 

görmeye, yaptıkları iyilikleri ve hayırlı işleri görmeye meyilli olmalı, eleştirmeye ve 

yargılamaya değil. Kendimizi eleştirmeye ve yargılamaya meyilli olmalıyız başkalarını değil, 

eksikliklerimizi görmeye çabalamalı, bu eksikliklerimiz konusunda da kendimizi eleştirerek, 

yargılayarak, hatalarımızı ve kusurlarımız düzeltme yoluna gitmeliyiz. Hayatımızdaki 

kötülüklerden Rabbimize sığınarak, Rabbimizin rızası üzere hayırlı ve güzel bir hayat yaşamak 

için, iyiliklerle dolu bir hayat için, Rabbimize dua etmeliyiz, böyle bir yaşantı istemeliyiz.    

 Çocukken bizden yaşça büyük olanlar tarafından darp edilmiş olabiliriz, işkenceye, tacize ve 

tecavüze de uğramış olabiliriz, bu hal başımıza geldiğinde de kendimizi savunamayacak bir 

durumda oluruz, içimizi öfke kaplar, bunu bize yaşatanlardan intikam almak için yanıp 

tutuşuruz, tüm hayatımızda da aklımıza geldikçe o zalimlere karşı içimizde öfke parlar. 

Başımıza da böyle bir sıkıntı geldiğinde de ailemize bu durumu anlatmalı, kolluk 

kuvvetlerinden yardım istemekten ve zalimlerden şikayetçi olmaktan çekinmemeliyiz, 

psikolojik destek almaktan da manevi destek almaktan da geri durmamalıyız, hayatta 

birbirimizi tamamlamak için varız, birbirimize yardımcı olmak için, birbirimize iyilik ve 

güzelliklerde bulunmak için birbirimize sevgi ile yaklaşmak için bunu öğrenmek için. 

Birbirimizden ne kadar kopuk olursak, birbirimizden de haberimiz olmaz, birbirimize de hiç 

destek olamayız, birbirimizle sırt sırta vermemiz gerekiyor, birbirimizi kollamamız gerekiyor, 

kendimizle ne kadar çok ilgilenip diğer kulları görmezden gelerek yaşarsak bu tür olayların da 

önünü toplumsal olarak da alamayız, bu konuda farkındalığımızın ve sorumluluk alma 

duygumuzu geliştirmemiz gerekiyor, oturup çalışarak öğrenmemiz, öğretmemiz gerekiyor. 

Bazen mahkemelerde hesaplaşırız, bazen de yaşananları unutmaya çabalar dururuz, hayatımızın 

bu sahnelerini görmezden gelerek yaşamaya çabalarız. İçimizde bu yaşadıklarımıza anlam 

bulmaya çabalamamız devam eder. Maneviyat çalışmasında da bu sorularımıza da cevap 



32 

 

bulabiliriz. Nasıl bu yaşananları kendi hayrımıza çevirebileceğimizi öğrenebiliriz. Bizi parça 

parça da etseler o zalimler yaptıkları sadece bedenimizi parçalamak, bineğimize acı çektirmek, 

ruhumuza karşı ne yapabilirler o ruhsuz zalimler, Rabbimiz ruhumuzu nurlandırdıktan sonra da 

o zalimlerin halleriyle kendimizi kirletmek istemekten, onlara bir göz olsun bakmaktan biz 

kaçmaya başlarız. Rabbimiz iş senindir, yardımını bekliyoruz.   

Melekler bahçeleri kuşatıyor. 

Saraylar da içinde yükseliyor.  

Sevinçle selamlanıyor. 

Öncekilere katılan sonrakiler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 

 

 

6 

Anadolu’da Akan Gözyaşları 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi yolunda güldürene hamd olsun, en güzel gülen kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar mizahsız yaşar mı?   

  

 Anadolu’da yıllar boyunca en çok ezilen, tüm devlet kademelerinden de hor görülerek 

uzaklaştırılan, hakkı her fırsatta yenilen ve bu hak yenmesine de ses çıkarmayan, belki de 

bundan dolayı zaten ses çıkarmazlar denilerek her fırsatta da başına vurulan ağzındaki lokma 

alınan, tarihler boyunca savaştan savaşa koşan, üzümü ye bağını sorma diyenlere karşı 

mücadele eden, yetimin hakkına göz atmayan, koruyan, göz koyanlarla mücadele eden, her 

aileye her tarihte bin bir coğrafyada ateşlerin düştüğü ama bir kez olsun ateş düştüğü yeri yakar 

demeden o ateşe göğsünü geren civanmert bir halk. Bağlı bulunduğu yönetime kayıtsız şartsız 

bağlı, her dediğine itaat gösteren, aklında isyanın olmadığı bir halk. Bu halk ki yaptığı 

fedakarlıklardan karşılık beklemeyen, devletten herhangi bir şey istemeyi kendine 

yakıştıramayan hatta düşünmeyen, kendi sorunlarını kendi çözme gayretinde olan bir halk. 

Rüşvet vermeyi bilmeyen, rüşvet vermenin neden olduğunu bile anlayamayacak saflıkta, 

verdiği hediyeleri de samimiyetinden bir karşılık beklemeden veren. Bana dokunmayan yılan 

bin yaşasın sözünü duyduğunda yılanın başına doğru yol alan bir halk. Her koyun kendi 

bacağından asılır sözünü duyduğunda her ne olursa olsun kim olursa olsun yardımına koşan. 

Saflığı ile merhamet duygusunun da ağır basmasıyla her fırsatta kandırılan bir halk. İçinde var 

olan halklara karşı da her zaman hoşgörülü davranmış, azınlıklara yapılan iltimasları sineye 

çekmiş. Bu toprakları kanıyla sulamasına rağmen kendi evinde misafir gibi kalmış. Tarihler 

boyunca da edindikleri mirasa bakarsak bu kadar köklü bir halkın torunlarına da mezar 

taşlarından başka bir şey kalmamış. Günümüzde de halen çeşitli bölgelerdeki provokatör 

eylemlerle itibarı sarsılmaya, ırkçı bir tutumda davranan bir halk olduğu söylenmekte. Büyük 

bir soykırım gerçekleştirildiği konusunda tüm Dünya ikna edilmeye çalışılmakta. Karıncaya 

basmaktan korkarak yürüyen halkın değil bir soykırım gerçekleştirmesi, öyle bir düşüncesi bile 

olmuş olamaz. Göz ardı ettiğimiz bazı hususlar ise savaş döneminde Anadolu’nun her köşesinde 

insanların çok büyük acılar yaşadığıdır. Geçmişte tarihsel süreçte yer alan bazı acıların özellikle 

sadece farklı bir halktan olan, farklı bir dinden, hatta düşünceden olan insanlara yaşatılması 

günümüzde de aynı düşüncede olup aynı şekilde hareket eden insanları birbirine kırdıran, 

komşuyu komşuya, kardeşi kardeşe kırdıranların mümessilleridir. Her ne kadar bizi temsilen 

çeşitli makamlarda ve mevkilerde görev alan insanlar giriştikleri işlerde düşünceleri, icraatları, 

aldıkları kararlar bir halkın duygu ve düşüncelerinin tercümanı olamayacağı gibi bu demek 

değildir ki bir halk kötü kan taşıyan, içinde kötülükten başka bir şey barındırmayan bu zalim 

insanlara karşı sorumlu tutulmayacaktır, hesap gününde de gelecek sorular arasında da bu 



34 

 

zulmü işlemelerine neden tepki gösterilmediği ve üstüne üstlük neden bu zulme alkış tutulduğu 

da sorulacaktır.  

 Diğer yandan kardeşin kardeşle olan savaşı. Kaç yıl daha kardeş kardeşi vurmaya devam 

edecek, bu savaşın mümessilleri ve devam etmesine göz yumanlar bu savaştan en çok kar elde 

eden kimseler, bu savaştan kasasını dolduranlar, kendilerinin çeşitli çıkarları için bu savaşı iki 

taraflı olarak devam ettiriyorlar, durum alan razı satan razı durumuna dönüşmüş bir şekilde her 

tarafta elleri kanlı olan insanlar beyaz kağıtların üzerinde kanlı elleriyle anlaşmalar sağlıyorlar, 

biz haber kanallarına bakıp gözyaşlarımızı tutamazken en ön sıralarda hep onları görüyoruz. 

Her dönem sık sık televizyonlarda çıkan şehit haberlerinin hiç olmamasını istemek, bu yönde 

çözüm arayışında bulunmamız gerektiğini dillendirdiğimizde de bu halimiz de adeta vatan 

hainliği ile eş tutuluyor.  

 Vatanımızın korunması için şehit vermemiz gerekmiyor. Şehit verdiğimiz zaman vatanımızı da 

daha iyi korumuyoruz. Şehit verdiğimiz zaman daha çok gelişmiyoruz. Vatanımızı ne kadar çok 

sevdiğimizi göstermemiz için şehit vermemiz gerekmiyor, aksine tek bir Mehmetçiğin bile 

burnunun kanamaması ile övünmemiz gerekiyor, bir öğretmeninin özgürce ders işlemesi ile 

övünmemiz, gurur duymamız gerekiyor. Bu şartları oluşturma gayretiyle gururlanmamız 

gerekiyor, şehit haberleri ile değil. Elleri kanlı olanlar tüm Anadolu’yu gezip kanlı ve kirli 

elleriyle, masum Anadolu insanın başlarını adeta büyülemeleriyle, daha çok kan dökülmesinin 

istenmesi, barışa yönelik en ufak bir girişimin söz konusu dahi olmadığı bir ortam 

oluşturuluyor. Girişilen savaşın sonucunda bir galip veya kazanan olmayacaksa, masada da bir 

barış söz konusu bile değilse, bu savaşın amacı sürekli savaşmak mı, ardında da bir dünya göz 

yaşı döken insanlar bırakmak mı, geleceğimiz için özellikle eğitime harcamamız gereken 

paramızı kurşunlara yatırmak mı, samimiyetten, adaletten, güvenden, iyilikten uzak olan bu 

savaşı destekleyen ve her geçen gün gelen şehit haberlerinden tabutu başında ağlayan çocuktan, 

eşten, anneden, babadan kendini de bir nebze sorumlu tutarak başlamalı. 

 Bir diğer husus ise tüm bu karalama ve ayaklara alma kampanyalarından daha fazla tahribatı 

kendi kendimize yapmaya başlamamız. Ortak tarihimizi paylaştığımız, bizi biz yapan halkların 

değerlerini hiçe sayarak, bu halklarla da geçmişten günümüze oluşturduğumuz ortak kültürel 

mirasımızı da görmezden gelerek adeta halklara karşı düşmanca bir tutum takınma gafletine 

düşüyoruz. Sürekli bir nefret söylemi geliştiriyoruz. Kendimizde olan kusurları, noksanlıkları 

düzeltmek, geliştirmek, çözüm bulma arayışında olmak yerine ilan ettiğimiz günah keçilerine 

halk olarak havale ediyoruz. Kendimizi en yüksekte gören, bizden olmayanı, bizim gibi 

düşünmeyeni, olaylara bizim gibi yaklaşmayanı dinlemeyen, anlayış göstermeyen, saygı 

göstermeyen, sevgi duymayan, bizleri bu kadar mükemmel kılan detaylar nedir ki hiç mi eksik 

noktamız yok, o kadar mı mükemmeliz, eksiklerimizi tamamlamak, eksiklerimizi keşfetmek ve 

bunları düzeltme gayretinde olmaktan bizleri uzaklaştıran nedir, savaşmamız gerekiyor lakin 

ilk önce kendimizle başlamamız, kendimize bakmamız gerekiyor, çevremizde olup bitenlerden 

sorumlu tutulması gerekenler bizim dışımızda ki herkes anlayışını terk etmemiz gerekiyor. 

 Bir diğer sorunumuz da bizi yetiştiren çevremiz, çevremiz ne kadar iyiyse bizlere bu yönde 

olumlu katkıları oluyor, çevremiz ne kadar kötüyse de o kadar o çevremizin kötülüğü de bize 

sirayet ediyor aynı şekilde Anadolu’nun maneviyatı da bizi de etkiliyor, dünyanın halinin 

Anadolu’yu da etkilemesi gibi ki ilk olarak kendi maneviyatımızdan başlayarak çevremizi, 



35 

 

Anadolu’yu ve tüm dünyayı da olumlu manada Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile takdiri de bu 

yönde olursa ki bundan umutlu olmalıyız etkileyebiliriz. Cebi fakir, gönlü de zengin olarak 

yetişen Anadolu insanı, sanki cebini doldurmaya başladığında bir taraftan da gönlünden boca 

ediyor ve bir yerlere de geldiğinde de sanki geçmişinden öç alırcasına bulunduğu makamla 

altında çalışanlara zulmetmeye başlıyor, makamını kötü kullanarak rüşvet yemeye başlıyor, 

kendinden olanı kollamaya başlıyor, kendinden olmayanı istemiyor. Maddi zenginliği, gönül 

zenginliğinin önünde tutuyor. Tartının iki yanına ekleme yapma imkânı varken, gönlünden alıp 

cebini dolduruyor. Bir yerlere gelme hevesi ise organizasyonları baltalayan en büyük sıkıntıları 

da beraberinde getiriyor. Herkesin belirli bir alanda uzmanlaşması gerekip ona müteakip 

geliştikçe artan bir ücret alması gerekirken, göze kestirilen yöneticilik herkesin ortak amacı 

oluyor. Yönetici vasfı olmayan bunun yanında başka alanlarda daha aktif ve verimli olacak 

insanlar yönetme arzusuna kapılıyorlar, sonucunda da organizasyonların çöküşü. Yöneticinin 

tanımını biliyoruz, yönetmeyi bilmiyoruz diyebiliriz. Günümüzde herkesin lider ve yönetici 

olabileceği algısı müteakibinde gelişen hedefler, insanların da bu şekilde yetiştirilmesi, farklı 

alanlarda da uzmanlaşmanın yöneticilikten daha ulvi, yararlı ve organizasyon için daha hayati 

olduğunu anlamamız gerekiyor. Bu reçetenin gerçekleşmesi de pozisyonların kademesi arttıkça 

maaş oranlarına da yansıması şeklinde olarak gerçekleşebilir. Temizlik görevlisinin de bir 

yönetici kadar organizasyonun hayati bir parçası olduğu algısının yayılması, elbette aynı 

seviyede ücretten öte çalışanlara değer ve alın terinin de karşılığının tam olarak verilmesi 

gerekiyor.  Sosyal politikaların geliştirilmesinde, refahının arttırılmasına yönelik adımlarda da 

bu yönde talepte bulunma konusunda da Anadolu kendini sessizliğe itiyor, sonucunda politika 

yapan siyasetçiler halen günümüzde halkın ihtiyaçlarını karşılayacak, rahatlatacak, politika 

üretmekten, geliştirmekten aciz duruma düşüyor. İstemek kendi için çocukları için istemek ağır 

geliyor. Devletten sadece kişisel çıkarlarını gidermesini bekliyor, daha çok yardım gibi, cami 

imamının değiştirilmesini istemek gibi, neyi nasıl ne şekilde isteyeceğimizi bilmiyoruz. Bu 

üniversitelerde yer alan öğrenciler için de geçerli. Kütüphane istemek, kütüphaneyi daha da 

genişletmek, geliştirilmesini istemek kötü bir şey değil. Gözlemlediğimiz eksikliklerin 

giderilmesini, zenginleştirilmesini istemek, bu yönde istek ve talepte bulunmak kötü bir şey 

değil. Geleceğimiz için isteyeceğiz. Geleceğimizi değiştirmek için, vizyonla isteyeceğiz, 

güzellikle isteyeceğiz. Çocukken istediğimiz şeylerin alınmaması, azla yetinmeyi bilmemiz, 

çokta da gözümüzün olmaması, ihtiyacımız olan bir şeyi ortak bir dille istemeyi ve bu istemeyi 

de gerçekten gerekli olduğunu hissettirerek söylemeyi, dile getirmeyi öğrenmemiz gerekiyor. 

Birçok sorunun anahtarı da istemiyor oluşumuz, toplumsal ihtiyaçlarımızı görmezden gelerek 

yaşamamız, toplumsal bir farkındalıkla harekete geçemiyor oluşumuz da yaşam 

standartlarımızın gelişmemesinde de en büyük problem olarak karşımıza çıkıyor. Irkçılığın, 

kayırmanın, torpilin, rüşvetin her türlüsüne, makamını kötüye kullananların, zulmün, hak 

yemenin kardeşi kardeşe vurduranların, tarihler boyunca müdafaa edilmeye çalışılan 

kültürlerin, düşüncelerin, dinlerin, duyguların, sevginin mücadelesini vermek istiyorsak 

bizimle aynı düşüncede olanlarla da birlik ve beraberlikle aynı çevre içinde olmaya gayret 

etmeliyiz, ortak bir dil ki sevgi dili ile sorunları masaya yatırmamız gerekiyor. Maneviyat 

çalışmasıyla da kendimizi değiştirmeye başlarsak bu geleceğimizi de değiştirmeye başladığımız 

anlamına gelir ki bu da Rabbimizin lütfu iledir takdiri iledir. Allah’ım iş senindir, yardımını 

bekliyoruz. 



36 

 

7 

Düşünce Soykırımı ve Sessizleştirme Sistemi 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Ayetleri ile gerçeği ortaya çıkartana hamd olsun, en doğru sözlü kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar zalimlerden korkar mı?   

 

 Dünya tarihini ve gerçeklerini, yaşadığımız hayatı gözümüzü açtığımız andan itibaren 

öğrenebileceğimiz, günlük olayları analiz edebileceğimiz, gerçekleri araştırabileceğimiz, iyi ve 

kötüyü arayıp bulabileceğimiz hatta aralarındaki farkı bile ayırt edebileceğimiz, hayatı 

emredildiği gibi okumamızı öğreten bir eğitim sisteminden, atmosferinden geçmediğimizi 

söyleyebiliriz. Gündelik hayatlarımızda okuduğumuz, dinlediğimiz, izlediğimiz haberlerin 

medyanın büyük bir kısmının emir altında hareket ettiği, insanların eğitim sistemi içerisinde 

neleri öğrenip, öğrenmeyeceği, tarihi ve günlük yaşanan olayları nasıl yorumlanması gerektiği 

gibi hayatımızı şekillendiren ve bizlerin de belirli düşünceler geliştirdiği, kendimizi 

tanımladığımız, uzmanlaştığımız her şeyin sistemli bir şekilde belirli çizgiler dahilinde 

öğretildiği gerçeğinden bahsetmeye çalışacağız. Düşünce ufkumuzu genişletmek adına 

atabileceğimiz ilk adımların başında da bağımsız, tarafsız, kaygısız düşünceler ve bilgiler içeren 

ve tam manasıyla da kontrol edilemeyen internet ve kütüphaneler de bizlere dünyayı anlamamız 

ve yorumlama imkânı bulmamız adına yardımcı olacak kaynaklardandır ve Rabbimizin rızası 

yolunda maneviyat çalışması ile de Rabbimizden gözümüzü, kulağımızı ve gönlümüzü açması 

konusunda da umudumuz olabilir ki şayet açmazsa ne görebiliriz ne duyabiliriz ne de 

hissedebiliriz. 

 Dünya tarihini insanlığın başlangıcından itibaren düşündüğümüzde, insanlığın iyilik ve 

kötülük adına belirli bir tecrübe kazandığını, teknolojinin her alanda gelişmesiyle beraber de en 

çok ön plana çıkan sektörlerin başında silah ve ilaç sanayi olduğunu görüyoruz. Silahlar 

insanları koruyarak barışın sürdürülebilir olmasına katkı sağlarken, diğer taraftan da insanların 

katledilmesi konusunda yardımcı oluyor, bu sektör büyük yatırımları da beraberinde getiriyor 

ki aynı şekilde ilaç sanayisinde de olduğu gibi büyük bir insan ve beyin gücü kullanılmasıyla 

da öne çıkıyorlar. İlaçlar insanlara sıhhat kazandırma konusunda bir taraftan araç olurken aynı 

zamanda bu sektörün kötü tarafı da insan sağlığından, insandan, insan iyiliğinden öte maddiyat 

odaklı olması ve insanları da ilaçlara bağımlı bir hayat sürdürmeleri konusunda çalışmalar 

yürüterek insanlığı sömürmesi ve süründürmesi. Tarih boyunca sadece bu iki sektörün dışında 

gelişen birçok sektör de var ki hepsi de maddiyat odaklı, iyi yönleri olduğu gibi kötü yönleri de 

var, diğer taraftan bakacak olursak da değişen bir insanlık var, bir de göz ardı ettiğimiz algı 

yönetimi ve toplulukları kontrol etme yönteminin tarihler boyunca gelişimi. Algının, 

yönlendirmenin, büyülemenin, sömürmenin, köleleştirmenin gücünü tarihte görebileceğimiz en 

büyük örneklerinden birini ise gözümüzü Mısır piramitlerine çevirerek anlayabiliriz. İnsanlığın 

başlangıç tarihinden beri söylenen yalanlar, bunları toplumların tamamına inandıranlar ve 



37 

 

yayanlar, insanlara zarar verme düşünceleri ile hayal kuranlar ve bu hayallerini de 

gerçekleştirenler. Geçmişe baktığımız zaman insanların büyük kitleler halinde inandıkları ve 

uğruna savaştıkları firavunları, diktatörleri görüyoruz, bir insanı putlaştıran toplumların sonunu 

ve bu putların etrafında dönerek kendilerine, insanlığa ve dünyaya getirdikleri savaşları, 

felaketleri, soykırımları, yıkımları. 

 Gerçeği görmede, gerçeği duymada, gerçeği hissetmede yaşadığımız güçlük, yalana baş 

kaldırama, zalimlere karşı mücadele etme, mazlumların yanında olmak, hak ve batılın savaşı 

öyle zor bir durum ki kurtuluş olarak verebileceğimiz örnekler hep kutsal kitaplarda geçen 

peygamberlerimizin hayatlarından. Kıssalardaki peygamberlerimizin de Rabbimizin yardımı 

ile takdiri ile başardıklarını görüyoruz. Yakın geçmişimizde Hitler’in kitleleri büyüleyerek 

yönetmesi ve dünyaya getirdiği felaket. Günümüzde de yaşanan hadiseleri okurken aceleci ve 

kendimizden de emin olmamız gerekir. Bizi felakete ve tuzağa doğru yönlendirmiyor 

oluşlarından nasıl emin olabiliriz, gelecekte de başımızdan geçen akıl almaz vahşetleri 

yorumlarlarken nedenlerinin başında da medyanın bizleri büyülediğinden bahsedebilirler, 

eğitim sisteminin bizleri bu hale sürüklediğini. Kendi başlarından geçenleri de kendilerinden 

sonra gelecek nesiller. Adeta bir sarmalın içinde oluşumuz ki geçmişten günümüze ve geleceği 

de okuyabildiğimiz kadar ki bunun sebeplerinden biri de düşünce soykırımı, tüm insanlığın 

tarihler boyunca maruz kaldığı en büyük vahşet olarak yorumlanabilir, sonucunda da tüm 

insanlığa zarar veren, insanların düşüncelerine, insanlığın özgürlüğüne ve beraberliğine giden 

yolu hedef alan kardeşliği, saygıyı, güveni, samimiyeti en çok da sevgiyi, insanlığın 

maneviyatını ortadan kaldıran büyük bir kötülük. 

 Bu düzenin kökünü kurutma, değişimini sağlama ve belirli bir farkındalıkla iyi köklerin 

oluşmasına gayret eden iyi insanların da attıkları tohumların da yine karanlık tarafından 

düşmanca ortadan kaldırılması ve iyi tohumların atılmasının engellenmesi, yetiştirilmesine 

mâni olunması. Kötüler tarafından da iyi olarak lanse edilen kötü tohumların kök salmasıyla da 

insanlığın algılarında da bu iyi görünümlü kötülerin de kötülüğe karşı sanki bir mücadele 

içindeymiş gibi görünerek iyi insanları da saflarına çekmesi, iyi insanların da sanki kötülük için 

bir mücadelede yer aldıklarını sanmalarına neden oluyor.  Sorunlarımızı çözme gayretlerimiz 

ve attığımız adımlar da gerçeklikten kopuk ve doğru bir çözüm olmadığı için de bu yolda çeşitli 

algıların esiri oluyor ve dönüp dolaşıp aynı sorunların üzerinde tekrar enerji ve zaman 

kaybediyoruz. Karanlık bir dünyada, karanlıklarıyla, karanlıkla mücadeleleriyle öne çıkmış 

şahsiyetler, şirketler, sivil toplum kuruluşları, küresel yardım kuruluşları, barış ödüllerine layık 

olanlar, karanlığı karanlıkla bertaraf etmeye çalışmalarıyla toplulukların da insanlığın da 

insanların da sessizleşmesine neden oluyorlar. 

 Günümüzde komünist olarak adlandırdığımız ülkeler ve partileri ki demokrasi dışında 

yönetilen ülkelere bakacak olursak, Kuzey Kore aklımıza ilk gelen ülkelerden biri, ardından 

günümüzde medyamızda çok yer bulan gündem olan Venezüella. Geçmişte ise Sovyet Sosyalist 

Cumhuriyetler Birliği ve Çin. Geçmişten günümüze yansımalarına kısaca bakacak olursak, 

Kuzey Kore’nin çatışmacı yaklaşımı, gündeme gelen aykırı hareketleri, Venezüella ise açlık ve 

sefalet ülkesi, SSCB ’ise yıkılmış, Çin Komünist Partisi ise günümüzde insanları, sadece dini 

kimliği Müslüman, milli kimliği Türk oldukları için toplama kamplarında zorla tutmakta, zulme 

uğratmakta, işkence etmekte, öldürmekte, soykırım gerçekleştirmekte. Dünya’nın geri kalanı 



38 

 

da en mükemmel yönetim sistemi olan demokrasi ile yönetilmesine rağmen sesini 

çıkartamaması, Müslüman ülkeler dahil, karanlığı karanlıkla aydınlatan sistemlerimiz. 

Dünya’nın sessizliğe gömülmesi, düşünce soykırımını tüm dünyada meşru kılma gayretleri. 

Demokrasi ile yönetilen ülkelerin bu katliamlara bir ses çıkmamasıyla en büyük katliamları 

gerçekleştirmeleri, sessizliğin, karanlığın ve insana verilen değerin sadece maddi olarak 

ölçüldüğü bir dünyada yaşıyoruz. Örnek olarak Çin’e ses çıkartılarak yaptığının mantık ötesi 

bir zulüm olduğunun söylenmesi bile anlaşmalara zarar vereceğinden sessizliğe gömülen 

ülkeler. Uluslararası örgütlerin, demokrasi bayraktarlığı yapan ülkelerin sessizliğe gömüldüğü 

bir dünyada haksızlıklara karşı, adaletsizliklere karşı, sömürüye karşı, savaşlardan daha fazla 

zarar vererek sürdürdükleri barış ortamı ki tüm dünyanın da sessizliğe gömülmesine sebep 

oluyor. Herkesin herkesten nefret ettiği, katletmek istediği bir dünya. Merkezinde bir Firavun 

değil takım elbiseli binlerce şeytanlaşmış, cadılaşmış, iblisleşmiş firavunlardan bahsediyoruz. 

Para ile kontrol ettikleri dünya, medya, internet hayatlarımızda her yerde ve her şeyde 

parmakları var. Karşılarında ise etrafa saçılmış iyilik tohumları ve bu tohumlardan yetişen 

nesiller. 

 Yapay zekâ gelecekte kötülüğün zamanla gelişerek büyüyen tecrübesinin hayatlarımıza olan 

etkilerinden daha çok hayatlarımıza etki etmeye başlayacak. Bu sektöre de iyiliğin bir ışığı 

yansıtıldığında da geleceğimiz de bundan etkilenecektir ki en azından bu farkındalığı gelecek 

nesillere iletme ve bu yönde de çalışmanın mühemmiyetini belirterek tavsiyede bulunma 

görevini üstlenmeliyiz. Yapay zekâ dışındaki tüm sektörlerde kötü kan taşıyanların izlerinin ve 

hakimiyetinin görüldüğü söylenebilir ki yapay zekada da günümüzde Çin Komünist Partisi 

eksenindeki uygulamalarla da kötülüğün yolunda hızla ilerlediğini söyleyebiliriz.   

 Çeşitli ideolojiler, akımlar, topluluklar, partiler, cemaatler, tarikatlar vs. insanlar sürekli bir 

aidiyet hisseder, bir topluluğa ait olma, bir çevrenin içinde olma, sosyalleşmek ister. Bazı 

topluluklar birbirinin karşıtı olarak ortaya çıkmış bazıları da birbirini destekler şekilde hareket 

ediyor. Bir ideolojiyle kendini tanımlamak, ideolojinin savunduğu şeyleri savunmak bir insanı 

iyi bir insan yapmayacağı gibi kötü bir insan da yapmaz. Herkes düşüncelerinde yaptığı 

tercihlerde özgürdür, kimseye de karışmak doğru olmaz. İnsanların umutlarından, 

düşüncelerine, geleceklerinden, geçmişine kadar hayatlarının sömürülmediği bir dünya için 

bizler de iyi bir yönetim istemeliyiz, iyi şekilde yönetilmeyi, sevgiyle, barışla, kardeşlikle, 

maneviyatla ki siyasi bir ideolojimizin olması da önemlidir çünkü toplum olarak bizlerin 

düşünceleriyle hayatımızın merkezine oturttuğumuz, yaşamak istediğimiz hayatı bu şekilde 

inşa edebiliriz. Toplum olarak biz kendimizi düzeltmeye ne kadar çalışırsak ki bu da ancak 

maneviyat çalışması ve Rabbimizin dilemesi ile takdiri ile mümkün, böylelikle toplum olarak 

iyi bir şekilde yönetiliriz. Maneviyat çalışması ile Rabbimizden umutlu oluruz ki bu iş de 

Rabbimizin dilemesindedir, onun takdiriyledir dilerse lütfeder.    

 Osmanlı zamanından günümüze kadar olan süreçte yabancıların açmış oldukları okullara 

işgalci gözüyle bakılması ki ülkemizdeki en köklü eğitim kurumları yabancıların kurduğu 

üniversiteler, okullar. Siyasetçilerimiz, yazarlarımız, sanatçılarımız, iş adamları tarihler boyu 

bu okullardan eğitim alıp; yönetimde, sanatta, düşüncede, sanayide, ticarette hemen hemen her 

şeyde öncülük etmişler. Bu okulların da bir ideolojisinin, kültürünün olduğunu göz ardı 

edemeyiz. Dünya’nın neresinde olursa olsun bir yere okul açmak, insanlara sevginin, saygının, 



39 

 

samimiyetin, bilimin dilini öğretmek ki isterlerse kendi dinlerinin, ideolojilerinin 

propagandasını da yapabilirler. İnsanlar istediğini seçmekte özgür bir düşünce yapısını 

geliştirebilir, dinleri, ideolojileri iyi veya kötü olarak ayırmamız en büyük yanlışımız olur, 

savaşmamız gereken şey ise bu algılardan öte oryantalizm olmalı, oryantalizm günümüzde 

halen devam eden bir olgu, adeta bir düşünce sömürü sistemi, batının kültürünün tüm dünyada 

en üstün olduğu düşüncesi, diğer yerlerde ise özellikle doğuda yer alan kültürün batı 

kültüründen aşağıda görülmesi. Bu düşünceyi destekleyen Anadolu insanını da self oryantalist 

konuma geliyor. Kendi insanını hor gören, kültürünü, inançlarını, hayat tarzını, her şeyini. Bu 

okulların gerçekleştirdikleri en büyük zarar da yetiştirdikleri Anadolu insanının kendi toprağına 

yabancılaşması oluyor, kendi ekmeğini beğenmemesi şeklinde tezahür ediyor. Yerli ve milli 

gibi kalıplaşmış sözcüklerden öte kendi kültürümüzü, hoşgörümüzü, ahlakımızı, tarihimizi gün 

yüzüne çıkartma gayretlerimiz, özgüvenimizin sağlam temellerle gelişmesi, bu yabancı 

okullardan alınacak verimi daha da arttıracak, zararlarını ise azaltacaktır. İdeolojilerin geliştiği 

yayıldığı yerler her zaman eğitim kurumları olmuştur çünkü bu ideolojinin akademik bir alt 

yapısının olması, genç taraftarlarının olması, akademisyenler tarafından yönlendirilmesi 

şeklinde. Günümüzde de her ideolojiden akademisyenler, öğrenciler üniversitelerde kendi 

doğruları için bir savaş veriyorlar ve bu savaşlarını her ne kadar kutsal olarak atfederlerse 

etsinler, yabancı ülkelerin hâkim görüşünün egemen olduğu ve kültürünü yaymak için de 

kullandığı üniversitelerde de girişilen haklı mücadelelerin de öğrenciler üzerinde çok etkisi 

olduğunu söyleyemeyiz, ortak bir anlayışımız, ortak bir fikir birliğimizin olmamasının yanında 

uzlaştığımız bir husus da yok ki bu yönde birbirimize karşı gelişen ne saygımız ne de sevgimiz 

ne de tahammülümüz var. Toplumumuzun da içten içe sürekli ayrıştığını, birliğinin ve 

beraberliğinin bozulduğunu, bireyselleşme ile de değişen toplumun birbirini daha az 

düşündüğünü söyleyebiliriz. Bunun sonucunu da günümüzde toplumun her kesimine sirayet 

eden ahlaksızlığın, nefretin, şiddetin, dövüş ve kavganın artmasından okuyabiliriz. Her daim de 

herkesin şikâyet ettiği toplum yapımız, neden bu durumda olduğumuz, neden bu kadar sevgisiz, 

anlayışsız, saygısız olduğumuz, kimsenin kendisine bakmadığı bir toplumdan kaynaklı, 

kendisine yönelik çalışmadığı.  

 Bir işi yerine getirmek bir işi iyi yapmak olmadığı gibi işini yapmanın bir iyilik alameti 

olmadığını, işini yapanları ödüllendirip parmakla göstermeyi bırakıp, işini kötü yapanları 

parmaklarımızla göstermeye başlamamız gerekiyor, pek tabi ki ilk olarak insanları işaret 

etmeden önce sıralarımızda otururken parmaklarımızı çokça kaldırmamız gerekiyor, 

kendimizden başlamamız gerekiyor, insanları işaret etmeden önce kendimizi işaretlememiz. 

 Dünya siyasetini anlamak ve Dünya’da yaşanan olayları takip etmede günümüzde siyaseti 

yorumlayan insanları dinliyoruz, sosyal medyadan bilgi ediniyoruz, yaşanan hadiselerle 

vaktimizi ve düşüncelerimizi daha çok meşgul ediyoruz, bizden isteneni yapıyoruz, bize biçilen 

rolleri gerçekleştirmekle görevliyiz, gözlerimizin önündeki perdede oynanan oyunları, 

söylenen yalan sözleri, yorumlamakla, okumakla, eleştirmekle, desteklemekle. Bunun insanlığa 

yansıması da dostunu düşmanını ayırt edememesinden, iyi ve kötüyü kavrayamayışına, iyi ve 

kötüyü birbirinden ayırt edememesine kadar uzanan bir kaosa sürüklüyor. Yorumlamalarımız 

sonucunda, Dünya siyasetinde halkları sanki hayatımızdaki dostlarımızı ve düşmanlarımızı 

ayırıyor gibi ayırıyoruz. Hayatlarımızda ki düşmanlarımızı fark etmemiz ve ilişiğimizi 

kesmemiz ki bu arkadaşlık ilişkilerimizde de arkadaşlığımızı devam ettirmememiz şeklinde 



40 

 

olabilir, Dünya siyasetinde ise düşmanlık daha kalıcı hasarlar bırakan bir miras şeklinde devam 

ediyor, ülkelere de büyük hasarlar bırakabiliyor ve devamında da çok büyük sıkıntıları da 

beraberinde getirebiliyor, halkların savaş zamanlarında birçok sıkıntıya düşmüş olduklarını, 

büyük yaralar almış olduğunu görmezden gelmeye başlıyoruz, anlamlandıramıyoruz, anlayış 

göstermiyoruz, barış ve iyi düşüncelerin önlerinde biriken kötülük duvarlarını inşa edenler 

biziz, ve bu duvarları da aşamıyoruz, birbirimizle uzlaşmada, birbirimize yakınlaşmada da 

engellere dönüşüyor. Zamanında atılan nifak tohumlarının günümüze kadar nasıl yetiştirildiğini 

ve bundan kimlerin nasıl zarar gördüğünü ve görmeye de devam ettiğini en çok kazançlı 

çıkanlarında kimler olduğunu anlamamız, bunu görmeye gelmemiz gerekiyor. Nefret dilini 

eğitim hayatlarımız boyunca ağızlarımızdan düşürmeyişimiz, mezarlarımıza da bu dille 

girmemiz, doğan çocuklarımıza bu dillerimizi miras bırakmamız. Geleceğin dilini sevgi dilini 

kendi ellerimizle kesip kendimizden uzaklaştırıyoruz.  

 Tarihler boyunca dost olduğumuz, aynı coğrafyayı paylaştığımız halklarla da günümüzde 

büyük düşmanlıklar içerisindeyiz. Nefret söylemleri, karşılıklı hakaretler ve çatışmalarla geçen 

iki asırda bu yaşananlar bütün halklara büyük zararlardan başka bir şey getirmedi, bu nefret 

mirasını halen taşıma görevini de yerine getiriyor oluşumuz ve oluşları. Bu süreç iki sınır 

komşusu olan ülkelerden aynı coğrafyayı paylaşmış ülkelere kadar, gelecekte de bu şekilde 

gitmeyeceğini, barış yolunun ve karşılıklı anlayışın sağlanacağı düşünülünce günümüzdeki 

nefret tohumlarını geleceğe taşımamak adına bu düşüncelerle genç nesilleri yetiştirmenin 

kimseye bir şey kazandırmayacağı kanaatinde olmalıyız. Gelecekte, günümüzde ve geçmişte 

bizlerle açık düşmanlık içerisinde olan ve olduğumuz; aynı dilleri, dinleri, ekmekleri, suları 

daha birçok özellikleri aynı coğrafyada tatmış ve yaşamış olan halklara karşı nefret tohumlarını 

taşımak utanılacak, bizatihi kendisi nefret edilesi olacaktır. İşgal zamanlarında yaptıkları 

zulümler de iyi veya kötünün savaşından öte kötü insanların yönlendirmesiyle gerçekleştiğini 

söyleyebiliriz. 

 Anadolu’nun ekmeğini tatmış halklarla beraber bu ekmeği diğer halklarla paylaşmaya gayret 

etmeliyiz. Eskiden savaşlar bilginin yayılmasını, kültürlerin kaynaşmasını sağlarken 

günümüzde ise daha yıkıcı boyutlara çıkabiliyor, tarihler boyunca ortak yaşam alanını 

paylaştığımız halklarla ayrılıkçı tohumların tarihler boyunca atılmasıyla halklara karşı da 

düşmanca tavır sergileyebiliyoruz o ülkeye de o ülkenin insanlarına da. 

 Eğitim müfredatında sevgi, saygı, ahlak, samimiyet, özgürlük, insanlık ve kadın erkek doğasını 

anlamaya yönelik ders adlarının olmaması. Adımımızı attığımız andan itibaren dört işlemlerle 

testler çözerek geçen hayatlarımız. Nefret tohumlarının her ortamda, her derste, günlük 

hayatımızın her alanında atılması. Kadın ve erkeklerin birbirlerini tamamlamalarını sağlamak 

adına, kadınlara ve çocuklara şiddeti engellemek adına, özürlükleri ve kucaklaşmayı sağlamak 

adına, dökülen kanları durdurmak adına, bizleri ayrıştıran girişimleri ortadan kaldırmak adına, 

birlik ve beraberlik içinde özgürce yaşayan, sosyalleşen bir halk olmak adına atılacak 

adımlardan en büyüğü sadece derslerde verilecek eğitimlerle sağlanabilir olması mümkünken 

çözüm de bu kadar basitken ve maneviyat çalışmasını da bu temeller üzerine bina ederek yolu 

daha da hızlı alma imkanımız da varken. 

 



41 

 

 Kötülerin korktukları şeyler savaşlar değil, insanları gelişigüzel katletmeleri, acımasızca 

işkence etmeleri, insanları soykırıma uğratmaları bu zalimlikler karşısında da insanlığın tepki 

gösterip göstermemeleri değil onları korkutan, günümüzde Çin Komünist Partisinin 

gerçekleştirdiği soykırım gibi, korktukları tek şey iyiler ve kötülerin savaşı, tüm insanların her 

görüşten her dilden her tenden insanların bir araya gelip kötülere ve tüm kötülüklere karşı savaş 

açmasından korkuyorlar, kötülerin en büyük korkusu iyilerin bir araya gelmesi ki esasen 

Rabbimizden korkuyorlar şayet iyiler bir araya gelirse Rabbimizde o iyilerle beraber olur, böyle 

olunca da kötülerin yaptıkları kötülükler için hesap verme vakitleri gelir ki Rabbimizin 

takdirindedir, ardından gelecek şeyse tarihler boyunca yönettikleri ve kurdukları kötü ve 

karanlık sistemi, bu aşağılık düzenlerinin alaşağı edilmesi. Kendini iyi veya kötü hisseden, 

iyilerin yanında kötülüğün karşısında savaşmak isteyen herkesi çağıran tek yol Rabbimizin yolu 

Rabbimizi razı etmek isteyenlerin Rabbimizin lütfu ile bulundukları yoldur. Allah’ım iş 

senindir, yardımını bekliyoruz.   

Gözyaşları döken kardeşim 

Gözyaşların dinsin 

Rabbimiz merhametliler merhametlisi  

Kalbi kırık kardeşim 

Gönlündeki hüzün dinsin 

Rabbimiz şefkatliler şefkatlisi  

Benim sevgili kardeşim 

Rabbimiz bizimle 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 

 

8 

Medya 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi rahmetiyle gözetene hamd olsun, en çok sevilen kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar ateşe koşar mı?    

 

 Bir teknolojik üründen öte en yakın arkadaşımız, en çok vakit geçirdiğimiz, her şeyi ondan 

öğrendiğimiz, ne derse kabul ettiğimiz bir büyüğümüz. Evimizin her zaman baş köşesinde yer 

alan, oturduğumuzda gözlerimizi ondan ayırmamak için en güzel şekilde seyretmek için 

tasarlanan bir oturma odamızda. Pazarlamada ise bize söyledikleri zaten televizyonunuz var 

biliyoruz bunu daha iyileri ile değiştirmenizi istiyoruz. Evlerimizin baş köşesine koyarak 

hayatlarımızın merkezine yerleştiriyoruz. Televizyonun iyi yönlerinden de bahsedebiliriz, 

zararlarını saymaya çok lüzum yok, hepimiz biliyoruz, hepimiz her şeyin farkındayız, akıllı 

kullarız, kendimizi kandırmayalım fakat bizden alıp götürdüklerini ve geleceğe bıraktığımız 

mirasın farkında değiliz. 

 

 Ülkemizde zaman zaman en çok izlenme sayılarına ulaşan programlara bakacak olursak bir 

yarışma düzenleniyor. Bol reklamlı, bol hileli, müstehcen, yarışmalar icra edildikten sonra da 

kurmaca yarışmaların kurmaca tartışmaları başlıyor yine aynı yayın kuşaklarında gösteriliyor, 

sosyal medyada tartışılıyor, magazin bültenlerinde yer buluyor, sonra bu yarışmayı yapanlar 

yapılmasına müsaade edenler tarafından takdir ediliyor, en çok izlenmesi gereken, ihtiyaç 

duyduğumuz konuların başında maneviyat, ilim, bilim ve kültür programları olması gerekirken 

en aşağılarda yer alıyor. Eğlenceye ihtiyacımız varsa hayatlarımızda, gülmeye ihtiyacımız varsa 

bizlere eğlence olarak sundukları programlardan yüz çevirerek işe başlayabiliriz, eğlenceye 

ihtiyacımız var ve bu ihtiyacımızı karşılamak için dünyada türlü türlü yol ve yöntem var, hazır 

önümüze konulan bizleri eğlendirirken bir taraftan da zehirleyen programlardan uzak durmamız 

gerekiyor. Etik anlayışın tarumar edilmesi bitmiyor. Bir yarışma düzenleniyor. Puanlama 

yapılıyor, puanların hiçbirini yarışmacı hakketmemiş yakından uzaktan alakası yok bu olaylar 

silsilesi devam ettikçe izleyenlerin de etik anlayışı yıpranıyor ve değişime uğruyor. İyi olan bir 

şeye kötü deme olayı gayet sıradanlaşıyor. Kötü olan bir şeye de alkış tutmak buralardan 

geliyor. Aynı şekilde maneviyat, ilim, bilim ve kültür programlarında da bizleri bir taraftan 

zehirleyen programlardan da uzak durmamız gerekiyor o getirisi götürüsünden fazla olan 

işlerden. Tartışma programlarında da bir tartışma yapılırken de yine ahlaki ve etik anlayıştan 

uzak tartışma kültürünü de tarumar edici bir şekilde, tartışmanın hakaret boyutlarına 

ulaştırılması, sırf izlenme oranları için. Tartışma kültüründen bihaber, gazetecilikle yakından 

uzaktan alakası olmayan kişiler öncülüğünde, sahte bilim insanları ile sahte dindarlarla, 

yozlaşmış sanatçılarla çevrili her tarafımız. Bizlere de hiçbir katkısı olmayan diziler, filmler ki 

katkısından daha öte arkasında birçok tahribat bırakmaktalar, zihnimizi uyuşturmanın yanında 

verdikleri mesajlarla da hayatlarımızı nasıl okumamız gerektiği konusunda manipüle ediyorlar. 



43 

 

 Savaşlar, katliamlar, bombalar, silahlar, taciz, şiddet, tecavüz haberleri bitmiyor. 

Televizyonlarda bitmeyen kavgalar, dövüşler, hakaretler, ahlaksızlıklar evlerimize taşınıyor, 

sözde adalet arayan şeytanlar ayakta alkışlanıyor. Yalan haberlerle gerçekler saklanıyor üstü 

örtülüyor, türlü türlü manipülasyonlar yapılıyor, algı bombardımanına tutuluyor zihinler, 

olaylar karşısında nasıl düşünmeniz gerektiğini, olaylara nasıl yaklaşmanız gerektiğini, olaylara 

nasıl bakacağınızı onlar belirliyor. Bu halde yaşanan hayatların hayatı okuması da ne kadar 

doğru olabilir, emredildiği gibi hayatı Kur’an-ı Kerim ile okumak nerede televizyondan 

okumak nerede. Şarkı sözleri gece yatarken sabah uyandığında zihinde çalmaya başlıyor, 

müzikle yatıp müzikle kalkıyor çünkü gün içinde kulağı hiç boş kalmamış, şeytanlar biran olsun 

onun yanından ayrılmamış. Çocukların da aileleri ile beraber televizyon kanallarını izlediklerini 

unutuyoruz, savaşları yerlerinde canlı takip edebiliyoruz. Bunun zararları ise barışın hiçbir 

yerde yer almaması, savaşın olağan sıradan bir durum gibi algılarımızda yer ediyor oluşu. 

Dizilerde, filmlerde yer alan yakışıklı ve güzel tiplerin, zengin yaşam tarzı, suçlu hayatı, 

mafyalar ve çeteler gibi kötü modellerin çocuklar tarafından alınması, hatta her yaştan 

insanların. Bu bir sektör, hayatımızı sömüren ve büyük zararları olan. Eğlence algımızı bize ne 

verirlerse o yönde geliştiren. İnsanın düşünce evrenini, hayat, yaşam tarzını, hatta amacını 

etkileyen, sınırlarını tarumar ederek sömürülen, akıl yürütmesine, talepte bulunmasına dahi izin 

verilmeyen bir kaynağa dönüştürüyor. Bu insana yapılabilecek en büyük hakaret, boynuna 

dolandırılan en büyük tasma. Yolda sahipleri ile dolaştırılan köpeklerin hayatlarından memnun 

olduğunu düşündüğümüzde, bu hayvanların tasmasını çıkarttığımızda da kaçmayacağını hatta 

bizlere saldıracaklarını öngörebiliriz bu sektörde de köleler de o izleyiciler de yapımcılar da 

oyuncular da yönetmenler de sektör de bu zulme göz yumanlar da bu sömürüye destek olanlar 

da hepsi aynı tarafta ve işleri de bu ki bu işi de profesyonel olarak yapıyorlar. 

 

 Ekranı açtığımızda da büyülenmeye başlıyoruz, bizi yönlendirmeye başlıyorlar, istedikleri gibi 

düşünmeye başlıyoruz. Her ne kadar bilinçli olsanız da farkındalığınız da yüksek olsa da o 

görüntüler, o sesler bilinç altınıza yükleniyor. Yaşamamız, hissetmemiz gereken bunun için de 

yaratıldığımız ve hesaba da çekileceğimiz hayattan kaçıyoruz. Yalancı zehirli bir lezzet 

bırakarak zihnimiz bu tokluk hissiyatıyla geçici ve bir yararı olmayan hoşnutlukla dolup taşıyor, 

sonucunda da maneviyat çalışmak için zihnimizde yer kalmıyor. Bu televizyon yerine 

hayatımıza ne koyabiliriz ki bu televizyondan bizlere daha fazla keyif versin; daha eğlenceli, 

tanıdığımız, bizlere gülümseyen, bizleri seven, destek olan, yanımızda olan yüzler hayatımıza 

ekleyebiliriz, güzel bir amaçla, güzel bir çevreyle, sevgiyle hayatı maneviyatla dolu dolu 

Rabbimizin rızası yolunda yaşamaya başlayabiliriz.    

 

 Televizyon karşısındaki köleleri hayata döndürmek, bir köle isyanı başlatmak amacında 

olmalıyız, ilk kendimizden başlayarak, kendi boynumuza vurduğumuz tasmayı çıkartarak, bir 

köpek gibi televizyon karşısında pineklemeyi bırakarak.  

 

 Kimisi için zaman kaybı ve kitleleri uyuşturan bir sistem, kimisi için sadece aşk kimisi için 

ekmek kapısı kimisi için zevk kimisi için de her şey. Bizim mücadele alanımız ise sahanın 

ötesinde daha doğmamış olan genç taraftarlarda. Günümüzde herkesin tuttuğu veya 

desteklediği bir takım var, futbolu desteklemeyenlerin haricinde. Sadece çocuklarımız hayata 

gözleri açtığı zaman onlara seçme hakkı vermemiz gerektiğinin bilincini oluşturmak istiyoruz. 



44 

 

Hayattaki seçimlerimizi değiştiremez oluşumuz gelecekte karşılaşacağımız büyük travmaların 

da habercisi durumunda. Saplantı boyutlarına varan yaptığımız seçimleri savunmamız, 

verdiğimiz kararların en iyi olduğuna inancımız, değiştirilmesi tabiatımıza aykırı olan 

düşünceler. Çocuklarımızın futbol takımını seçmede kararı kendisine bırakmak ve kararını 

değiştirmek istediğinde ise saygı göstermek birçok toplumsal problemimizin de ortadan 

kalkmasını sağlayacak ilk adımlar olarak değerlendirilebilir. Doğuştan gelen belirleyici 

kalıplarla hareket etmek, bir düşüncenin, sistemin esiri olmak, zamanımızın en büyük 

köleleştiren, bağnazlaştıran temellerini de kendi ellerimizle attığımızı söyleyebiliriz.  

 

 Diğer yandan futbol ile hayatlarımıza kendini enjekte eden zehirli bahis ağı. Bir toplumun 

belirli sınırları varsa bu sınırların da tarumar edilmesi herkes tarafından sessizlikle 

karşılanıyorsa ve aksine destekleniyorsa o toplumun sınırlarının da değişmeye başladığını 

söyleyebiliriz. Bir toplumun yapısının bozulması sadece dışardan gelen göçlerle değil, zihin ve 

düşünce dünyasıyla, davranışlarıyla, eylemleriyle gerçekleştiğini söyleyebiliriz. Değişimin de 

farklı sonuçları çeşitli şekillerde tezahür edebilir. Müslüman çoğunluğa sahip bir nüfusta, 

bahislerin, şans oyunlarının legal bir şekilde desteklenmesi ve teşvik edilmesinden doğan 

zararların sonuçlarına da tüm toplum olarak katlanmak durumunda kalırız. Bunun yansımaları 

ise kolay yoldan haksız kazanç sağlayanlara göz yumulmasından, mafyalaşma ve çeteleşmeye, 

aile içi şiddete, terör ve uyuşturucuya, kara para aklama, alkol kullanımından, trafik kazalarına 

kadar bütün bir şekilde hayatlarımıza yansımaları. Bahis ağını destekleyen ve bunu Müslüman 

bir nüfus içerisinde gerçekleştirmenin ne gibi kötü etkileri olabilir düşüncesinde olanlar da bu 

değişimden zarar görmeme gibi bir ihtimalini de yok sayamazlar. Her sokak başında bahis 

dükkanları, kendilerini dokunulmaz sanan spor mafyaları bunun yanında her hafta milyonlarca 

insanın bu ağa kendilerini kaptırmaları. Maçların veya bahislerin şikeli olup olmaması ya da 

insanların parasını nereye harcayacağı ile alakalı olarak da değil, toplumun geçmişten 

günümüze ve geleceğe çok büyük tahribatlar altında ilerlemesi ve bu tahribatlarında alenen göz 

göre göre gerçekleşiyor oluşu derdimiz, kendi takımlarını destekleyenlerin de bu karanlık çarkta 

pay sahibi olmaları. Hayatlarımızda ayırdığımız vakti düşündüğümüzde; maçlardan önce bütün 

medyanın konuşmaya başlaması, maçtan önce futbolculardan daha fazla hazırlık yapmamız, 

maçtan sonra futbolculardan daha fazla üzülmemiz, daha çok sevinmemiz, ardından kritiğini 

yapmamız, muhabbetlerimizde de birinci önceliğe ayırmamız. Boşa harcanan zamandan öte 

hayatlarımızın bir parçası olarak yorumlamamız daha doğru olabilir. Hayatlarımızın bu 

parçasının da nasıl yönlendirildiğini, bizleri nasıl sessizleştirdiğini, enerjimizi aldığını, 

ruhumuzu nasıl sömürdüğünü, zihinlerimizi nasıl doldurduğunu, bizi unutkan bir hale 

sürüklediğini, halimizi nasıl değiştirdiğini görmemiz gerekiyor, daha iyi bir Dünya için 

uykumuzdan uyanıp, uyuyanları da uyandırmamız. Günümüzde her ne kadar faydasından çok 

zararı olsa da gelecekte insanları daha çok sevgiyle birbirine bağlayan organizasyonlara 

dönüşümü de maneviyat çalışmasına bağlı olarak gerçekleşebilir. Allah’ım iş senindir, 

yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 



45 

 

9 

Zehirli Çürük Kütük Parçası 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Gözlerimize perdeler çekene hamd olsun, nurdan perdesinin üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanların gönlüne perde çeker mi?   

 

 Ülkemizde özellikle Yeşilçam ile birlikte hayat bulan ve günümüze değin de devam eden yerli 

film sektörü, toplumsal hafızamızda hasarlar bırakan yapımlara imza attığını, büyük bir 

ahlaksızlık değil de sanat bağlamında değerlendirildiğini, özellikle tecavüz, taciz, şiddet 

yanında hak yolu eleştiren, kendi ahlaksız yollarını o batıl şeytani yollarını öven sahnelerin 

toplumsal hafızada ağır tahribatlar bırakarak yer etmesine sebep olmuş, günümüze değin de 

devam eden bu zehirli zihniyetin halen filmlerde ve dizilerde medyada senaryolarında yer 

verdikleri tecavüz, taciz, şiddet gibi sahneleri de profesyonel bir şekilde çekmeye devam 

ederek, bu tarz batıl yolda olan şeytana ve uşaklarına hizmet eden düşüncede olmalarıyla 

yayınlar da yayınlandıktan hemen sonra Türkiye gündemine oturması ve ardı arkası 

kesilmeyecek tartışmaların, eleştirilerin, övgülerin ve sövgülerin sosyal medyada, basında, 

televizyonlarda konuşulmaya başlanması, bütün dikkatlerin ve ilgilerin bu yöne doğru kayması 

ve ertesi günlerde yaşanan sahnelerden haberi olmayan kimsenin kalmaması. Görünürde 

kazandıklarını sananlar ise toplumun alkışladığı batıl yolda olan ziyanlarını arttıran sanatçılar 

ve yapımcılar, kaybeden ise toplumumuz, Anadolu. Bu desteği bulmaları, bu cüreti, bu gücü 

kendilerinde bulmaları tamamen bizlerden kaynaklanıyor, bizim cahilliğimizden, bu tarz 

yapımları izleyen, öven, konuşan, destekleyenler biziz, Rabbimizin rızasını kazanmak üzere 

yaşamadığımız için istemediğimiz için çalışmadığımız için.  

 

 Toplumumuzun ahlaksızlığını izliyoruz, kendimizi seyrediyoruz, kendi kötülüğümüzü, kendi 

kötülüğümüzün farkında olmayarak, kendimizi düzeltme isteğinde olmayarak, neyin doğru 

olduğundan neyin kötü olduğundan o kadar uzaklaşmış durumdayız ki halimizden haberimiz 

yok. Kimseyi de kınamamız, kimseden de kendimizi üstün görmemiz doğru olmaz, biz toplum 

olarak bu halde olduğumuz için kötülüklerimiz de bu yönde bizlere ifşa oluyor, o kulların 

yerinde bizde olabilirdik ki o kullar gider başka kullar gelir, odaklanmamız gereken bu 

ahlaksızlığımızı bizlere gösteren kullara düşmanlık göstermek olmamalı, bu kullardan nefret 

etmemize de gerek yok nefret etmemiz gereken husus gördüğümüz kötülükler olmalı, mücadele 

etmemiz gereken husus da doğru bir yaklaşım da kendi kötülüğümüzü görüp bu kötülüğümüz 

üzere çalışmamız olacaktır, bu kötülüğümüzden nefret ederek bu kötülüğümüzü değiştirmeye 

iyilikler ve güzelliklerle değiştirmek olmalı bu halde olarak duaya Rabbimizin huzuruna 

gitmemiz gerekiyor. Gördüğümüz kötülüklere karşı ilk olarak kendimizden başlamalıyız. En 

sevdiğimiz insanlara sevgi duyduklarımıza nasıl gönülden sevgiyle bağlanıyorsak nefret 

ettiğimiz insanlarla da nefretle bağlanırız, doğru bir nefretle yani Allah rızası için kullardan 

nefret etmezsek ki bu nefretin sebebi de kulların arasına ayrılık sokmaları, kullara zulmetmeleri, 



46 

 

veya İslam’a düşmanlık yaparak zalim kullar olmaları gerekiyor veya zalim bir sistem, her ne 

kadar bu yönde kötülük saçan kötü kimseler olsalar da kötü bir sistem ve düşünce olsa da 

nefsimizle nefret edersek bu bağdan gönüllerimiz de etkilenmeye başlar, onların kötülüğü de 

bu bağdan bizim gönlümüzü kirletmeye, karartmaya başlar, tek bir düşmanımız var o da 

nefsimiz, kula da düşman olarak nefsi yeter, hayatta en sevdiğimiz kul peygamber efendimiz 

Hz. Muhammed Sav. olması için gayret göstermeliyiz bunun yanında da en çok nefret etmemiz 

gereken şeyler de nefsimizin cahilce bizi yoldan çıkartmak isteyen hak yolumuzda bizler kötü 

yönde etkileyecek istekleri olmalı ve maneviyat çalışması ile de bu isteklere karşı nasıl 

mücadele edebiliriz, nefsimize karşı nasıl çalışmalıyız bunu öğreniyoruz aynı zamanda da 

nefsimiz de düşmanımız olmalı.   

 

 Bir gazete aldığımız zaman ikinci ve üçüncü sayfa arasında yer alan farklara bakarsak; zengin 

ünlülerin ahlaksızlıkları, aşk maceraları, eşlerini aldatmakla ilgili haberler, yaşlı veya genç 

zengin veya ünlü insanların çapkınlık maceraları, diğer tarafta ise kadına, çocuğa, erkeğe şiddet 

haberleri. Bir tarafın ahlaksızlıkları, insanların birbirini aldatarak adeta evlilik müessesesini 

tarumar etmeleri bunu da sıradan bir haber şekilde medyanın aktarması, gayrimeşru ilişkiyi 

adeta meşrulaştırarak birbirlerine olan ihanetlerini, birbirlerini aldatmalarını medyanın kırmızı 

kalplerle sunması, diğer tarafta ise sürekli olarak şiddet, ölüm, işkence haberleri. Bu sayfalarda 

ve medyada yer alan haberlerinde sürekli olarak tüm ülke gündemine oturması, yaşanan kadına 

şiddet olaylarının, aldatmaların, aldatma sonrası yaşanan felaketlerin insanların gözlerine ve 

zihinlerine sürekli olarak empoze edilmesi de toplumun düşüncelerini de bireylerin 

düşüncelerini de olumsuz bir şekilde etkiliyor.  

 Medyada yayımlanan, şiddet, taciz, tecavüz haberleri bir tarafta zihnimizi bombalarken diğer 

tarafta da medyada ahlaksızca işlenen oyunculuk performansları alkışlanıyor. Zihnimize çeşitli 

medya kanallarından çeşitli yollarla yüklenen sapık düşünceler, sapıkça, şeytanca görüntülere 

sesini çıkarmayan toplumumuz, tecavüz haberlerine büyük yankı uyandıracak şekilde tepki 

göstermesi ki burada yanlış bir şey yok, yanlış olan şey neden sorusunu da sormuyoruz 

tepkimizi dile getirirken, bu konuda ne yapabiliriz sorusunu sormuyoruz, toplumumuzu her 

geçen gün olumsuz bir şekilde etkileyen, ahlakını, inançlarını, insanlığını kötü bir şekilde 

etkileyen ve sürekli olarak bizleri ahlaksızlığa sürükleyen bir medya var, bir sistem var, bir 

eğitimsizlik var toplumda baş gösteren bir boş vermişlik, kanun nizam tanımama var, çeteleşme, 

mafyalaşma, sömürü düzeni, aynı zamanda da toplumda saygısızlık, nefret, büyük bir cehalet 

ve ahlaksızlık var. Bunun sonuçlarını da her gün görüyoruz. Bizlerin de suçlu olduğumuzu 

görmemiz gerekiyor, toplum olarak da bireysel olarak da. Suçlara karşı daha çok nefret 

uyandırmamız gerekiyor, bu nefretimizi de her defasında suç işleyenlere yöneltiyoruz, 

nefretimizi suçlulara kanalize ediyoruz, nefretimizi suça da kanalize ederek bu suçun çözüm 

yolu arayışında olmamız gerekiyor, her suç olayında tüm enerjimizi adeta suçlu üzerine 

yoğunlaştırıyoruz, bu suçluların neden böyle bir suça yöneldiği, bu suça neden kalkıştığını ve 

bu suçu da toplumda en aza indirecek şekilde çözüm yolları arayışında olmamız gerekiyor. Bu 

suçlara karşı önleyici tedbirler almak, insanların hayatlarını korumak üzere çözüm yolları 

aramamız gerekiyor. Bu kötülükle mücadele etmek istiyorsak bu suçlarla doğru bir yol ve 

yöntemle yapmamız ilk olarak da kendimize de bakmamız gerekiyor, bu kötülüğün kendimizde 

gereken durum ve şartlar altında ortaya çıkmayacağının garantisini verebilir miyiz, o suçluların 



47 

 

yerinde de olabiliriz, o maktulün yerinde de ki herkesin adil yargılanmaya hakkı var, herkesin 

sağduyulu olması gerekiyor, yoğunlaşmamız gereken sesimizi yükseltmemiz gereken 

hususların başında da rahatsız olduğumuz bu olayların hiç yaşanmaması için adımlar 

atılmaması olmalı, biz de adım atmıyoruz, kendimize yönelik çalışmıyoruz, kendimizde hiç 

kötülük görmüyoruz, kötülüklerimize yönelik kendimizi, kötülüklerimizi iyileştirmeye yönelik 

hiç bir adım atmıyoruz. Bir çözüm üretilememesi konusunda tepki göstermememiz, bu yönde 

toplumun eğitimi konusunda adım atılmaması, adalet sistemimizin her geçen gün daha da 

yozlaşmasına ve caydırıcı cezaların olmayışına karşı da tepki koymalıyız ki caydırıcılık da 

ancak doğru bir okumayla ve yaklaşımla yargı konusunda değindiğimiz üzere olmalı. Eğitim 

sistemimiz maalesef ne günümüzde karşılaştığımız sorunların çözümünde bir işlevi var ne de 

gelecekte karşılaşacağımız muhtemel sorunlara karşı çözüm üretme konusunda umut veriyor ki 

adeta insan yetiştirmeyen eğitim ve öğretim sistemimiz var, okullarda insan yerine hayvan 

yetiştirdiğimiz için insanların hayvan gibi yaşaması da normal, hayvan gibi hareket etmesi de 

normal, hayatları boyunca da hayvanlar gibi hesap yapması da normal. İnsanın manevi olarak 

gelişmesinin ne denli önemli olduğunu kavramaktan uzaklar, bulundukları makam ve mevkinin 

hakkını vermekten de uzak oldukları gibi, aynı zamanda da bu yönde manevi olarak da insanın 

ve toplumun gelişiminin ne denli önemli olduğunu ve bu yönde de eğitim verilmesi gerekliliği 

konusunda da bir fikirleri yok, bir düşünceleri ve dertleri de yok, ne de çözüm getirecek manevi 

bir altyapıları ne de kapasiteleri olmadığı gibi, doğalarına uygun hareket ediyorlar, hayvanlar 

gibi yaşayarak, helal haram demeden yiyerek ve içerek, görünüşleri ve yaşayışları, duruşları 

sizleri aldatmasın, insan gibi görünmeleri, insan gibi hareket etmeleri hayvan olmadıklarını 

göstermiyor. Bir eleştiride bulunuyoruz, hataları ve yanlışları gösteriyoruz ve düzeltilmesi için 

de daha iyi bir yol ve yöntemle doğru bir plan sunuyoruz ki ilk olarak nasıl insan yetiştirebiliriz 

bu konuda çalışma içinde olması gereken bir sistem, içi boş ders kitaplarından nasıl vurgun 

yapabiliriz, ceplerimizi nasıl doldurabiliriz hesabı yapanlarca yönetildiği için iş şimdilik 

ailelere bakıyor, aile bireylerinin kendilerini yetiştirmesine maneviyat çalışması ile  sonrasında 

da çocuklarına örnek olmalarına ellerinden geldiği kadar maneviyat çalışmasına çocuklarını 

yönlendirmeleri ile. 

 Bir diğer önemli noktada günlük hayatımızda kullandığımız, toplu taşıma araçları. Herhangi 

bir sözde kavgaların, tartışmaların çıktığı, kadına, erkeğe, çocuklara en büyük tacizin, 

hakaretin, şiddetin gerçekleştiği yerlerden biri. Toplu taşıma araçları için belirlenen kişi sayısına 

büyük tepkiler koymamız gerekiyor. Otobüs, minibüs herhangi bir toplu taşıma aracı üzerinden 

para kazanan mafyalaşmış, çeteleşmiş gruplara da insanların üst üste yolculuk etmesine göz 

yumanlara da. Hayvan sahibi olan insanların aynı şekilde hayvanlarını yere iğne düşmeyecek 

şekilde taşınmalarına müsaade etmemesi ki insanlar söz konusu olunca desteklenmesi ve ses 

çıkartılmaması, tacizler, tecavüzler, kavgalar, ölümler yaşandığında da kimsenin sorumluluk 

almaması sadece nefret püskürmesi. Halkımızı da her bir bireyini de en güzel şekilde 

düşünmemiz gerekiyor, hayatlarını en güzel şekilde yaşatmaya gayret etmemiz yürüdüğü 

yoldan, bindiği otobüse kadar, yaşam standartlarını geliştirmeyi ve arttırmayı istememiz, 

gelecek nesillere de güzel bir ortam sunmak üzere, halkımızı en güzel şekilde yetiştirmeye 

gayret ederken, iyi bir eğitimle, maneviyat çalışması ile bir yandan da onlara güzel bir hayat 

sunmak üzere ortam ve zemini de inşa etmemiz gerekiyor hayatlarımızın her alanında.  



48 

 

 İlişkilerin sürdürülüp sürdürülmemesi konusunda da hayatlarımıza kastedilmesi, özellikle 

sözlü ve fiziksel şiddet eylemleri ile başlayan bu süreç daha birçok şiddet türünden de 

bahsedebiliriz ki hataların, sorunların düzeltilmesi adına çözüm girişimlerini de atılması 

gereken adımları da ortadan kaldırıyor. Aileler adeta en ufak bir şiddetle parçalanmaya başlıyor, 

evliliklerin devam edilmesinden sonra ortaya çıkan ölüm haberleri de evliliklerin devam 

ettirilmesi konusunda tavsiyelerde bulunan, girişimlerde bulunan insanları da sessizleştirmeye 

itiyor. Sorunların çözümünde nasıl davranmamız gerektiği konusunda, eşimize nasıl 

yaklaşmamız konusunda, nasıl uzlaşma sağlayabiliriz, problemlerimizin üstesinden nasıl en 

güzel şekilde gelebiliriz, eşler arasında ve ailede ortaya çıkan şiddet konusunda bu şiddeti 

ortadan kaldırmak üzere atılması gereken adımlar da toplum olarak eğitilmemizden geçiyor ki 

ilk olarak kendimizden başlayarak bu yönde maneviyat çalışmasına doğru bir adım atabiliriz. 

 Doğru bir eğitim de maneviyat çalışması içinde bulunuyor, hak yolda olan dostlarla bir arada 

olmaktan geçiyor, Rabbimizin rızası yolu üzere yaşamaktan geçiyor. Rabbimizin lütfu ile 

ikramı ile takdiri ile Dünya’da başarısızlıkla sonuçlanmayan, her zaman kendini geliştiren ve 

çağa da en güzel şekilde ayak uyduran, doğru yaklaşım geliştirerek probleme odaklanan ve bu 

problemi de en güzel şekilde ortadan kaldıracak çözümler sunan bir şey varsa o da maneviyat 

çalışmasıdır.  Maneviyat çalışması ile çocuğun doğasından insanın doğasına nasıl kendimizi 

yetiştirmemiz, hayatımızı  Rabbimizin rızası üzere Kur’an-ı Kerim ile peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ i örnek alarak nasıl okumamız ve yaşamamız gerektiği gibi nice konular 

aydınlatılarak ebeveynlerden öğretmenlere, çocuklardan gençlere, yaşlılara birer rehber görevi 

görüyor, Rabbimizin lütfu ile karanlığımızı aydınlatan, yolumuzu gösteren bir nur oluyor. 

Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



49 

 

10 

Ahlak 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bize en ahlaklı kulunu lütfedene hamd olsun, en ahlaklı olan kulunun üzerine de selamı 

 

 Hak yolda olanlar güzel ahlaktan kaçar mı?     

 

 Bilgisayar, telefon, tablet, vb. teknolojik cihazlarda yer alan oyunlar, eğlenceler, zihnimizi haz 

ile dolduran unsurlar her geçen gün daha da gelişerek hayatlarımızda da daha çok yer etmeye 

devam ediyor. Hayatımızın belirli bir bölümünü de bu oyunlarla, eğlencelerle geçirdiğimiz ve 

geçirmeye de devam edeceğimiz yadsınamaz bir gerçek olarak karşımıza çıkıyor. Bu oyunlarda 

gerçek hayatta olmayan davranışlarda bulunabiliyoruz. Örnekler çoğaltılabileceği gibi hırsızlık 

yapabiliyoruz diğer yandan bir dayanışma içerisinde oyuncularla bir arada bir görev ve amaç 

üzerine dayanışma içinde görev paylaşımı yaparak farklı rollere bürünerek yardımlaşabiliyoruz, 

insan ve türlü hayvanatı, türlü türlü kurgu fantastik unsurları katlediyoruz, bunun yanında 

yetiştiriyoruz veya geliştiriyoruz, oluşturduğumuz karakterlerle mücadelelere, maceralara 

atılıyoruz, keşfe çıkıyoruz. Bazı oyunlarda da ödül almak için diğer oyuncuları öldürmek, zarar 

vermek gerekiyor, takımında yer alanları ise korumak, kollamak. Karşı tarafı alt etmek içinse 

elinden gelen her şeyi yapmakta özgürsün ki oyunun çizdiği belirli sınırlar dahilinde, bu 

sınırların koyulması ki bu alanların dışına çıkarak üstünlük elde etmek ise hile olarak 

tanımlanıyor, oyuncuların başvurduğu hilelerle de oyuncular oyundan uzaklaştırılıyor. Eğlence 

ve oyun sektörünün gelecekte insanlar üzerine yansımaları nasıl olacak, iyi yönde mi kötü 

yönde mi, iyi yönde gelişmesini sağlayacak adımlar atabiliriz. İnsanların oyunlarda canını 

yakan en büyük unsurlardan biri de haksız rekabet, takımın oyuncularının birbirini 

tamamlayamaması, hile kullananlar veya elde etmesi gereken ödülün başka biri tarafından 

haksız bir şekilde elde edilmesi. Ardından karşılıklı hakaretler başlıyor ve takım dağılmaya 

başlıyor, ortak amaç ve misyondan uzaklaşmaya başlanıyor ve sonucunda ödül almaktan öte 

büyük bir zararla karşılıyoruz. Sportmenlik, karşılıklı anlayış, dayanışma, ekip çalışması gibi 

daha birçok güzelliği de içinde barındıran oyunlarda da nasıl davranmamız gerektiğini 

bilmiyoruz. Bu oyunlarda da büyük çatışmalar bireyin üzerinde büyük bir motivasyon kaybını, 

moral bozukluğunu da beraberinde getiriyor. Ahlak, etik kısaca neye nasıl davranılması 

gerektiği. Bilgisayar oyunlardan etik anlayışı uzaklaştırmak, gerçek hayatta da yansımalarını 

ağır bir şekilde göreceğimizin sinyallerini bizlere veriyor. Hayatlarımızda önem verdiğimiz 

konulara yöneldiğimizde bu bir oyun olsun ki bu oyundan da haz alamadığımızda acı çekiyoruz. 

Bu dünyevi zevklere ne kadar önem verirsek hayatlarımızda o kadar çok da zamanımızı boş 

yere harcarız, ne kadar çok haz alırsak alalım bu haz bizlere bir fayda sağlamaz aynı şekilde bu 

haz alamadığımızda da ne kadar acı çekersek çekelim bu acı da bizlere bir şey kazandırmaz 

maneviyatta.  Bilgisayar oyunları veya başka platformlarda oyunlarla zihnimizi doldurursak bu 

geçici haz ve mutlulukla sonrasında maneviyat çalışmasına gelemeyiz, kitap okuyamayız, ders 



50 

 

dinleyemeyiz, odaklanamayız, mutlu olamayız, haz alamaz üstüne acı çekeriz. Aynı çok yemek 

yedikten sonra kanepeye sırt üstü uzanmak ve hiçbir şey yapmamak isteriz. 

 Eğlenceli aktivitelerimizden bilgisayar oyunları, kendimizi ve çevremizi geliştirmek için 

kullanılabilir hem eğlenip hem etik problemlerle savaş içerisinde olabiliriz, gerçek hayatta 

başaramadığımız çoğu şeyi oyun platformlarında kolaylıkla çok kısa bir sürede başarabiliriz 

pek tabi bunu istersek bu yolda çalışırsak. Diğer yandan hayatımızda yer eden oyunların 

ailelerimize bakan yönü ile irdeleyecek olursak, bilgisayar veya telefon başında geçirilen 

vakitlere ve içeriklere karşı çatışmacı bir yaklaşımla oyun oynayan çocuğa karşı bir tavır 

takınılıyor. Ailelerin bilmedikleri ise, oyunlarda elde edilmesi gereken içeriklerin belirli bir 

zamanla elde ediliyor oluşu, aynı zamanda belirli gün ve haftalarda oyunda düzenlenen 

etkinliklerde bulunmak gerekiyor. Ayrıca her gün giriş yapıldığında alınan ödüller de cabası. 

Her ne kadar baktığınızda oyun oynayan bir çocuk görüyor olsanız da onun arka planında 

oyunun oyuncuyu içine çektiği birçok etken var. Bu etkenler sandalyeden çekip kaldırmak 

istediğiniz çocuğu o sandalyeye bağlayan daha büyük bir hazzının varlığını görülememesinden 

kaynaklanıyor. Bu dünyadan haz alamayan çocuğun uzaklaşmak isteyen oyuncuya daha iyi bir 

dünya sunamayışımız da bizim suçumuz. Maneviyat çalışması da bunun tek çözümü. 

Sosyalleşmenin sanal dünyada gerçekleşmesine karşı mücadelemiz de dünyanın daha güzel bir 

yer olduğunu göstermekten geçiyor. 

 Günümüzde mizah anlayışının değişmesi özellikle sosyal medyada kendini hissettiriyor.  

Mizah anlayışı bazen insanları, toplumları, dinleri, ırkları rencide edici, kırıcı, aşağılayıcı 

şekillerde tezahür etmesi bazen de büyük bir linç girişimine bile dönüşmesi. Paylaşılan ortak 

bir başarının, belki de başarı hikayesinin altına yazılan yorumlar, insanların azmini kırmakla 

kalmayıp, başarısını gölgelemeye kadar birçok yönde çeşitlilik gösterebilir, bu düşünce ve 

davranışların ortak noktası ise hepimizin zararına olacak şekilde kendini göstermesi. Espri 

anlayışı olan kimselerde de kibir başlıyor, bu mizahları da şeytani mizaha doğru evriliyor, 

etraflarını karanlık sarmaya başlıyor, örnek günümüz komedyenleri, alaya almaya başlıyorlar 

her şeyi. Hak yolda da mizah var batıl yolda da. Şeytanlar da şakalaşmayı, her şeyle dalga 

geçmeyi seven varlıklar oldukları için musallat oldukları kulların da kulaklarına bu yönde 

telkinlerde bulunuyorlar, fısıldıyorlar, şeytanlaşmış kullarda da zaten bu halleri görebiliyoruz, 

şeytani yıkıcı, zarar verici, ateş almış mizah anlayışını, şakaları, komiklikleri, şeytani 

kahkahayı, dil çıkaranlar türlü türlü şaklabanlıklar peşinde koşanlar. Hak yolda da maneviyat 

çalışması ile mizah anlayışımız da gelişmeye ve değişmeye başlıyor, kendimizden çok kulları 

düşünmeye başlıyoruz, bu anlayışımız da kulların mutluluğu üzerine oluyor kullara zarar verici 

değil, birbirimize yaklaştırıcı birbirimizden uzaklaştırıcı değil, birbirimizi destekleyici 

ayrıştırıcı değil, kötü yönlerimizi yüzümüze çalan değil aksine gizleyen bir halde oluyor. 

 Bir düşüncenin paylaşılması, bir olayın mümessilleri veya herhangi bir olayda yaşanılanlar 

yazıldığında, dile getirildiğinde, diğer tarafta sanki ellerinde sopalarla linç etmek için hazır 

bulunan bir grup her daim hazır bekliyor, bu elleri sopalı trollerin karşısında ve çoğunlukla linç 

edilen bir kişi ve paylaşımı oluyor. Bu gözü dönmüş linç severlerin en büyük dertleri ise adalet, 

hukuk, insan hakları olmasına rağmen kendilerinin böyle bir gelişmişlik sergileyememeleri de 

ayrı bir ironi. Ülkemizde bir adalet sistemi var mahkemeler var hakimler, savcılar, polisler, 

askerler var, bu toprakları da bu toprakların üstünde yaşayan kulları da seven, Rabbimize karşı 



51 

 

da kendisini sorumlu hisseden, iyi insan olmaya gayret edenler var, herkesin bir görevi var, biz 

de elimizden gelenin en iyisini yapmakla mükellefiz, herhangi bir kimseyi kendi belirlediğimiz 

kriterlere göre suçlu veya suçsuz olduğuna karar veremeyiz, herkesin adil bir şekilde 

yargılanma hakkı var, herkesin kendisini savunma hakkı var, avukatlar aracılığı ile savunulma 

hakkı var, ardından da uygulanan bir ceza var, linç sever olmaktan, dilediğimiz gibi insanları 

damgalamaktan, ceza kesmekten, insanlara ve topluma baskı oluşturmaktan uzaklaşmamız 

gerekiyor, haklı ve haksızı tam olarak okuyamadığımız bir zamandayız, adalet sistemimizin 

gelişmesine de büyük bir engel teşkil eden bu yaklaşımlardan uzak durmalıyız.   

 Herhangi bir kesimin dini inancının alaya alır nitelikte ele alınması, filmlerde, dizilerde, 

gazetelerde, dergilerde, etkinliklerde hangi alanda olursa olsun kutsal sayılan hususların ayaklar 

altına alınması kabul edilememeli, herhangi bir dinin, kutsalın alaya alınması, hakaretvari 

söylemlerde bulunulması, bu ahlaksızlıklara göz yummayarak en güzel şekilde de tepkimizi 

göstermeliyiz. 

 İlerleyen zamanlarda etik sorunlarla yüzleşmek çok büyük tehlikelere yol açabilecekken 

şimdiden etik bilincini ilk olarak kendimize ve sevgiyle de en güzel tarzda çocuklarımıza 

aşılamamız bizi çok farklı bir boyuta taşıyacak zenginliklere de götürecektir. Etik anlayışını 

sağlam temellere oturtmamız, büyük bir tehlikenin yönünü değiştirerek iyilik yoluna kanalize 

etmemizi sağlayacak bu da gelecek nesillerde daha belirgin olarak görülecektir. Anadolu’da etik 

anlayışının yerleşmesi için okullarda maneviyat dersleri ile beraber etik dersleri de tüm hayatı 

kapsayacak şekilde anlatılmalı ve tartışılmalı, ahlaklı nesiller yetiştirmek için ilk olarak 

kendimizi ahlaklı olarak yetiştirmeye gayret etmeliyiz. 

 İnternetin, teknolojinin, aklımıza gelebilecek her şeyin zararlarını ve faydalarını 

sorguladığımızda da başvurduğumuz arama motorları. Bir arama motorunun ne gibi zararları 

olabilir. Herhangi bir ücret ödemeden istediğimiz bir bilgiye ulaşmamızın altında ne gibi 

sonuçlar bizi bekliyor, bunları düşünmeden aslında hiçbir şeyi düşünmeden her şeyi 

hayatlarımıza alıyoruz. Popüler kültürden, teknolojiye hayatlarımızın hiçbir noktasında hiçbir 

ürüne iyi veya kötü ayrımı yapmıyoruz. Yararlarını ve zararlarını araştırmıyoruz. Gelecekte 

bizleri etkileyecek sorunlarını görmezden geliyoruz ve günü kurtarmakla, günümüzden 

alacağımız dünyevi hazza odaklı meşguliyet içinde oluyoruz. Hayatlarımızda maneviyat 

olmadığı için de her bir gelip geçen günümüzün kıymetini de bilmiyoruz bu halde de yaşayıp 

gidiyoruz. 

 İhtiyaçlarımızı giderecek ürünleri alırken düşünüyoruz. Bundan çıkarım ne olur, bana yararı ve 

zararı neler olabilir, kazançlı çıkar mıyım diye soruyoruz, evlerimizin, arabalarımızın, 

çocuklarımızın, ailemizin kısaca sevdiğimiz ve önemsediğimiz her şeyin güvenliğini 

önemsiyoruz. Başkaları tarafından zarara uğratılmamak için güvenlik tedbirlerimizi her zaman 

üst seviyelerde tutuyoruz. Ülkemiz için de aynı şekilde, silah anlaşmaları gerçekleştiriyoruz, 

silahlar üretiyoruz, sınırlarımızı koruyoruz, bizleri koruyacak insanları yetiştiriyoruz. Günlük 

hayatlarımızda ise bütün bu aldığımız güvenlik tedbirlerini yanımızda taşıdığımız telefonlarla, 

uygulamalarla, bilgisayarlarla, yerle yeksan ediyoruz. Arama motorlarını kullanırken 

istediğimiz bilgiye ulaşmaya çalışıyoruz, arama motorları da biz arama yaparken arama 

yapıyorlar, aradıkları da bizleriz ve bizi de buldular, ellerinde ise çağın en güçlü silahlarından 

biri olarak tanımlayabileceğimiz istatistik var. 



52 

 

 Verdiğimiz bilgilerin kullanılmasıyla, hangi saatte nerede ne yaptığımızı, üstümüzde, 

midemizde ne olduğunu, cebimizde ne kadar paramızın kaldığı ne düşündüğümüzü ne 

istediğimiz bu bilgilerle de istediklerini bize kabul ettirmeye bizleri zorluyorlar, cebimizdeki 

paranın hepsini alabilirler, dediklerini yapmamız için bizlere adeta reklamlarla, çeşitli görsel ve 

yazılarla işkence edebilirler. Bizlerden topladıkları tüm bu verilerle bizlere daha iyi 

ulaşabilirler, bizleri daha iyi kullanabilirler, daha çok köleleştirebilirler. İstedikleri her şeyi 

yapıyoruz zaten, gösterdiklerini alıyoruz göstermediklerinden uzak duruyoruz, toplum baskısı 

yerini günümüzde sanal baskıya sanal zorbalığa bırakıyor. Bunun üstüne bu sistemi ortadan 

kaldıracak tepkilerin ve direnişin önüne daha çok bariyerler inşa edebilirler. Daha doğmadan 

çocuklarımızı bile kontrol etmeye başlayabilirler. Her geçen gün daha fazla veriye erişiyorlar. 

Daha fazla insana. Bu verilerin de sahipleri kötü insanlar, bu çıkarıma nasıl vardık çünkü 

görüyoruz ki Dünyamız her geçen gün daha da kötüye gidiyor, insanların iyiliği için 

kullanılmaktan öte daha fazla sömürülmesi için kullanıldığına şahit olduğumuz için rahatlıkla 

dile getirebiliyoruz, hak yolda değil batıl yolda yaşadıkları için kendileri için iyi olarak 

gördükleri şeylere önem veriyorlar, bu önem üzerine de bina ediyorlar, daha çok para 

kazanabilecekleri, daha çok köleleştirebilecekleri, daha çok yönlendirebilecekleri, daha çok 

sömürebilecekleri kaynağı bizlerde gördükleri için bu yönde çalışıyorlar, bu yönde çalıştıkları 

için de bizleri de istedikleri gibi yönetmeye çalışıyorlar, bizleri istedikleri yöne kanalize etmeyi.  

 Kendi hafızamızı küçümsüyoruz, kendimizi küçümsüyoruz. Kendimize duyduğumuz güveni 

her geçen gün daha da azaltıyoruz. Bir şey düşündüğümüzde, aklımıza gelen bir hususu hayal 

etmeye başladığımızda o hayale ulaşma yollarını kat etmemiz gerekirken ceplerimizden akıllı 

telefonları çıkartıyoruz, yapay zekadan yararlanıyoruz, bizim yerimize hayal kuruyor. Bu hal 

bir alışkanlığa dönüşmüş durumda adeta, kendi hafızalarımız yerine tercih ettiğimiz internet, 

kendi aklımız yerine kullandığımız yapay zekâ. Bizleri aptallaştırdığından bahsedebiliriz. Bu 

aptallaştırmanın hangi boyutlarda ne zamana kadar devam edeceği ise bizlerin hayatlarına 

teknolojiyi ne kadar yansıttığımız ile alakalı olarak değişebilir. Bilgiyi aklımızda tutmak yerine, 

o bilgiyle yaşayarak, o bilgiyi geliştirerek, o bilgide derinleşmek varken hayatlarımızda kolaya 

kaçarak, beynimizi bilgiye en kolay ve kestirme şekilde nasıl ulaştırabiliriz şeklinde 

kullanıyoruz, bu halde olmak da beynimizi tembelleştiriyor, beynimizi yeteri kadar 

zorlamıyoruz, bunun sonucunda da beyin gelişimimizi de davranışlarımızı da olaylara 

yaklaşımımızı da tüm hayatımızı da hayatı emredildiği gibi okuma konusunda da bizleri 

olumsuz bir şekilde etkiliyor.   

 Araştırılacak merak edilen bir konu varsa bu arama motorlarına başvurduğumuzda karşımıza 

gelen sayfa o konuyu tekrar araştırdığımızda karşımıza gelecek aynı sayfa, başka birinin 

araştırma gerçekleştirdiğinde karşısına gelecek olan yine aynı sayfa. Herkesin eriştiği bilgi aynı 

bilgi olmaya başlıyor, herkesi aynı bilgiye yönlendirmesi, sonucunda da bir yemeği herkesin 

aynı şekilde yapması, bir ekleme yapmaması, ortaya konulan yemeğin herkes tarafından 

benimsenmesi ki bu da bizleri yerimizde saymanın da ötesinde bu bilgiyle yetinmeye, belirli ve 

sınırlı düşünceler geliştirmemize sebep olarak bir duvar örerek bizi hapsetmeye başlıyor. 

 Sosyal paylaşım sitelerinde de algılarımız takipçi sayısı fazla olan kullanıcıların paylaştıkları 

gönderilerin hayatlarımıza yansıması ki ister istemez bu hesaplardan yapılan paylaşımların çok 

büyük ilgi ve destek görmesi, o paylaşımın doğruluğunun altındaki kalplerle yorumlarla 



53 

 

desteklenmesi de bizleri etkiliyor. Ne söylerlerse söylesinler ne düşünürlerse düşünsünler haklı 

olduklarını sanan kullanıcılar diğer kullanıcıları da etkilemeye başlıyor. Aynı şekilde bir video 

paylaşıldığı zaman da bu videonun ne kadar komik olduğundan ne kadar acı olduğuna ya da 

herhangi bir duygu durumu ile hissetmemiz gerektiğini bizlere göstermeleri ve yönlendirmeleri. 

Kısaca ister istemez nelere nasıl davranmamız ve reaksiyon göstermemiz konusunda her 

taraftan bombardıman altındayız. Bunu gerçekleştirenler bizleriz, özgürlüğümüzü, 

düşüncelerimiz, benliğimizi teslim ettiğimiz insanlar ki bunun nedenlerinden biri de sosyal 

medyada çoğu insanın sessizliğe bürünmesi, duygu ve düşüncelerini paylaşmaktan çekinmesi, 

kendisini günlük hayatta da sosyal medyada da sessizleştirmesi, kendisini ifade ettiğinde 

beğenilmeme, destek görmeme veya linç edilme kaygısı ki bu da hayatlarımızda doğru bir bağ 

kurmadığımız için, dünyevi kendimize yönelik çıkar ilişkilerimizden. Rabbimizin rızası üzere 

bağ kurduğumuz kullarla kendimizi en güzel şekilde ifade etme imkânımız da oluyor hak yolda 

olan kullarla bir arada olduğumuzda. 

 Bilgiye ulaşmak her ne kadar kolaylaşsa da kaynağına ulaşmak ve bu kaynaktan farklı 

edinimler kazanmak her geçen gün zorlaşıyor. Beyinlerimiz tembelliğe alışıyor. Youtube’da 

popüler bilim içerikleri üreten birinin günler belki aylar süren çalışmalarını 5 dakikada 

özetlemesi. Bilginin gizeminin, ona giden yolların, o yolda öğrenilecek kazanımların 

gölgelenmesi şeklinde düşünülebilir. Hayatı keşfetmekten, hayatı merak etmekten, bu merak ile 

hareket etmekten de alıkoyuyor. Sonucunda da tembellik ve her şey hakkında bilgi sahibi 

olduğumuz düşüncesi ve okuma araştırma yönümüzün körelmesinden daha tehlikeli olan bir 

boyutta bildiğimizi, araştırdığımızı, okuduğumuzu sanmamız, kendimizi kandırmamız. 

 Akıllı telefonların klavyelerinden adres çubuklarına kadar teknolojiyle yazmaya başladığımız 

andan itibaren belirli yönlendirmelerin tesiri altında oluyoruz. Kurduğumuz cümlelerden öte 

kelimelere kadar. Yanlış yazma gibi bir lüksümüz artık bulunmuyor. Hatalardan bizi 

uzaklaştıran bir sistemin hatalarımızı görmemizi gölgelediğini, yanlış yapma özgürlüğümüzü 

elimizden alması. Diğer boyutu ise düşüncelerimizle alakalı. Ne düşündüğümüzü adeta 

hisseden algoritmanın bizleri yönlendirmesi. Bizim yerimize ne yazacağımıza karar veren ve 

düşünen. Zamanımızı belirli oranlarda azaltmasının haricinde bizden götürdüğü şeyler de 

gelecekte nasıl tezahür edecek, herkesin benzer cümleler kurduğu bir geleceğe doğru mu 

gidiyoruz, dilimizi, duygularımızı doğru bir şekilde kullanarak kendimizi ifade edebileceğimiz, 

karşımızdakilerin bizleri daha iyi anlayabileceği ve böylelikle de daha derin bir bağ kurma 

aracımızı da kaybetmeye doğru yol alıyoruz. 

 İletişim programlarının internetle hayatımıza yansıması, sevdiklerimize, değer verdiklerimize, 

önemsediklerimize ulaşmada ne kadar kolaylıklar sağlasa da bir o kadar da bizleri sessizliğe 

sürüklüyor. Konuşmalarımız emojilerle sınırlı kalıyor. Aramıyoruz sevdiklerimizi elimizin 

altında olan telefonlarla, bu sessizlikte karşılıklı tarafların iletişiminin kopması şeklinde tezahür 

ediyor. En son ne zaman mektup aldığımızı ya da hayatlarımızda hiç mektup alıp almadığımızı 

düşününce insanların da samimiyetinin, duygularının ne denli yozlaştığını hissedebiliriz, ilk 

olarak kendimizde hissettiğimiz gibi. 

 Hayatlarımızın artık merkezinde olan teknolojik ürünleri ve içeriklerinin gelecekte insanlığa 

ne tür zararları dokunacak; hayal gücümüzü, araştırma isteğimizi yıkıp yerle bir mi edecek 

yoksa etmeye başladı mı, yoksa daha da mı arttıracak, bizi algıların sarmalında düşünmeden 



54 

 

uzaklaştırmasını göz ardı mı etmeliyiz, doğum yıllarına göre ayırdığımız kuşakların hayat 

tarzlarında yer alan farklılıkları ve yaşam tarzlarını görüyoruz. Bir değişimin içerisinde 

olduğumuzu söyleyebiliriz. Bu değişimin iyi bir değişim mi yoksa kötü bir değişim mi olduğu 

konusundan öte karakterlerimize, çevremizle olan ilişkisine, topluma olan yansıması ne şekilde 

olacak bunun cevaplarını araştırmamız gerekiyor ve bu yönde de bize zararı dokunan hususlarla 

doğru bir şekilde mücadele etmemiz. Bu değişimin içerisine teknolojiyle edindiğimiz her şeyi 

dahil edebiliriz. Hayatlarımızda yaklaşık yarım asırdır yer alan bu ürünler bizleri bu denli 

değiştirmesi, gelecekte de bu ürünlerin kendini geliştirmesi ve çeşitlenmesi de düşünüldüğünde 

insanlık tarihinin bir bölümünü bile oluşturmayacak kadar kısıtlı olan bu sürenin getirdiklerinin 

yanında götürdüklerini de görmemiz, görmeye çalışmamız, araştırmamız, önlemler 

geliştirmemiz gerekiyor. Teknolojiden nefret ederek değil, teknolojinin bize getirdiği 

olumsuzluklardan nefret etmemiz gerekiyor ve bu getirdiklerini de doğru bir şekilde 

hayatlarımıza almamız, hayatlarımızda kullanmamız gerekiyor, manevi gelişimimize olacak 

şekilde kanalize etmemiz elbette Rabbimize sığınarak, dua ederek, Rabbimizden yardım 

dileyerek, Rabbimizin rızası üzere. 

 Evde radyo yayınını dinlerken korkudan odanın perdelerinin kapatıldığı bir dönemden 

günümüze kadar olan süreçte büyük değişimler yaşandı. Artık kimse araştırdığı, öğrendiği bir 

bilgiyi gizlenerek, korkarak elde etmiyor. Korku ise daha büyük, samimi Anadolu insanın 

camına çektiği perdeyi bizler günümüzde gözlerimizin önüne, beyinlerimize, kulaklarımıza 

ağızlarımıza çekiyoruz. Belki bilgiye götüren yollar değil ama bu bilgiyi paylaşmak, 

yorumlamak daha tehlikeli bir hal alıyor. Gelecekte herkesin bildiği gerçekleri konuşmaya, 

yorumlamaya, tartışmaya güç bulacak bir insanlık tablosu için çalışmalıyız Rabbimizin rızası 

üzere. 

 Bilgiye ulaşmak da eski devirlere nazaran daha kolay olmasına rağmen bir dizi karmaşayı da 

içinde barındırıyor. İnternet en büyük kütüphane olabilir fakat tozlu raflardan etrafa saçılmış 

sayfalara, ışıksız karanlık odalarına, danışacak bir kişinin dahi olmaması, kurmaca bilgilerin de 

olduğunu da sayarsak böyle bir kütüphanede insanın aradığı bilgiyi bulması da güçleşiyor. 

Zaman harcama noktasında ise daha pahalı. Geçmiş zamanlarda savaşlarda yağmalanması, 

yakılması birinci öncelik olan kütüphaneler bugün kendi ellerimiz ile yakılıyor ve yıkılıyor. 

Ders çalışmak için kullanılan masalar ve sandalyeler olmasa kimsenin durağı olmayacak. Bir 

diğer problem ise filtreleme programlarının yasakladığı veya engellediği sitelerin yanında 

hayatlarımıza girmeye çalışan, sanki filtrelemenin arka yüzünde bir program kuruluymuşçasına 

bizleri o sitelere yönlendirmesi. Herhangi bir engellemeye rastlanmaksızın aradığımız bilgiye 

bazen ulaşamayışımız ise ayrı bir sorun, programlar çeşitli filtrelemelerle çalışıyor, bizler de 

internette dolaşırken her bir noktasında belirli yönlendirmelerin altında hareket ediyoruz, 

yorumlar da düşünceler de bizlerin de düşüncelerini ve yorumlarını etkileyebiliyor. Çeşitli 

sitelerin hayatlarımıza direk olarak girmeleri, günümüzde ve gelecekte bizlere olan etkileri, 

düşüncelerimizde ve algımızda ne gibi sonuçlar oluşturduğu ve oluşturulacağı araştırılmadan, 

denetlenmeden tüm insanlığın üzerinde gelişigüzel deneniyor.  

 Sosyal medyanın nasıl kullanılması gerektiği, arama motorlarında nasıl araştırma yapılacağı 

ve bilgiye nasıl ulaşılabileceği, bilginin nasıl yorumlanması gerektiği, ilgi alanlarının, 

ülkemizin ve dünyanın yaşadığı olaylarla ilgili  nasıl daha hızlı ve güvenilir bilgiye ulaşılır gibi 



55 

 

birçok alanda insanlara ders verilmesi, farkındalık oluşturulması da gerekiyor ki insanların 

teknoloji ile kendini kaybetmemesi için, kendini uyuşturmaması için, gerçeklikten kopmaması 

için, hayattan uzaklaşmaması için, zamanını etkili ve verimli kullanması için, gelecekte 

karşılaşabileceğimiz bireysel ve toplumsal sorunların önüne geçmek adına neler yapılabilir, bu 

sorularının üzerinde durulmalı ki gelecek nesillerin vakitlerini Rabbimizin rızası üzere daha 

verimli ve etkili kullanması noktasında ilerleme kaydedebilelim, ilk kendimizden başlayarak 

farkındalığımızı arttıralım ki Rabbimizin rızası üzere hak yolda buluşan, okuyan, tartışan, 

yorumlayan koşturan nesiller yetiştirebilelim. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

11 

Dilimiz 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bize buyruklarını bildirene hamd olsun, en tatlı dilli olan kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar, dilinden korkmaz olur mu? 

 

 Dilimizin zenginliği ki kullarla sevgi bağı kurma konusunda da maneviyat çalışmasında da hak 

yolda olan çevremizle olan iletişimimizde de hatta gelecekte de yapay zekaya katkıları da 

dünyamızı sevgiyle inşa etme konusunda da Rabbimizin rızası yolunda kullanırsak ve 

Rabbimizden de yardım dileyerek, Rabbimize sığınarak kullanırsak çok faydalarını görürüz ve 

bu bize lütfedilen zenginliğin de daha da zenginleşmesi konusunda umudumuz olabilir. 

Günümüzde ise dilimiz adeta ayağımıza takılmış durumdaki bizi birbirimize daha da 

yakınlaştırması gerekirken daha da uzaklaştırıyor, kendimizi düşünerek iletişim kurmaya 

başladığımız için.  

 

 Yerimizi görmemiz açısından ve kendimizi geliştirmemiz konusunda kendimize yatırım 

yapmamız, dil zenginliğine hayatlarımızda önem vermemiz için eksiklerimizi kapatmak 

açısından hayatımız boyunca okuduğumuz kitaplara bir göz atalım, merak ettiğimiz sözcüklere, 

dilimize verdiğimiz hayatlarımızda öneme, girdiğimiz Türkçe sınavlarını ve sonuçlarını 

düşünelim, girdiğimiz tüm sınavlarda Türkçe bölümünden diğer bölümlere nazaran daha büyük 

bir başarı elde ediliyor oluşu o alanda başarılı olduğumuzu göstermeyeceği gibi bu dersin 

sevilerek öğrenilen, çalışılan bir ders olduğunu da göstermez. Bir sıfatın ne sıfatı olduğu, 

cümlenin öğelerini uçsuz bucaksız bir şekilde ayırmamız ardından kelimelerin paramparça 

edilerek her birine ayrı bir isim vererek ayırmak. En az on iki sene Türkçe dersi verilen diğer 

yandan derslerinde Türkçe verilmesi, ana dilimiz oluşu ve son olarak da Türkçe konuşulan bir 

ülkede yaşıyor oluşumuz sonucunda Türkçe bizleri korkutan, kendinden uzaklaştıran bir dil 

şeklinde gözümüzün önünde durması. Karıştırılan kelimelerin yazılışı, şapkalı şapkasız mevzu, 

piyasada yer alan sayısız dil bilgisi ve imla kuralları kitapları, bunlar sadece görülen sorunlar 

ki görülmeyenler ve daha da tehlikeli olan husus ise dilimizden her geçen gün daha da 

uzaklaştığımız, bizi boğan bir dil gerçeği, kendi ana dilimiz. Dersin öğrenim sürecinde 

ilkokuldan üniversiteye kadar sürekli olarak bizlere dilimizi doğru konuşmadığımızın 

dayatılması, yanlış konuştuğumuzun, yanlış yazdığımızın vurgulanması adeta dilin bizleri esir 

alması bu da yaratıcılığımızı engellemenin yanında dilimizi zenginleştirmenin de çağa uyum 

sağlamanın da duygu ve düşüncelerimizi daha güzel, anlaşılabilir bir şekilde aktarmanın da 

önüne geçiyor. Yazım yanlışlarımızın fazlalığı ki ayrı bitişik yazılması gereken kelimeler, 

noktalama işaretlerinin yanlış kullanımı, bu kadar kafa karışıklığına sebep oluyorsa, enerjimizi 

harcıyorsa, kendimizi özgürce ifade etme noktasında bizlere zorluk çıkartıyorsa, bu konuların 

düzeltilmesi ve gerekli hassasiyetin sağlanması adına çalışmamız gerekiyor. Dil canlı bir 

varlıksa, ona hayat veren de toplumdur. Dil acı veriyorsa tatlı taraflarını ön plana çıkarmak 



57 

 

hepimizin misyonu olmalı. Kendi dilini sevmeyen ve korkan nesiller yetiştirdiğimizi 

söyleyebiliriz. Kendi diline sahip çıkacak sevip kollayacak araştırmalar yapacak insanları kendi 

dilimizden uzaklaştırmamalıyız. Daha çocukluk sıralarında dilimizi sevdirmeliyiz, 

öğretmenlerimiz dilimizin zenginliğini öğrencileriyle keşfe çıkmalı, sözlüklerimizle, eğlenceli 

bir şekilde, oyunlarla, yarışmalarla, birlik ve beraberlik ruhunu da geliştirerek, eğlenerek, 

öğrenerek. Uluslararası değerlendirmelerde de okuduğumuzu anlama oranımıza bakarsak 

dilimizi tam öğrenememenin ne denli büyük sıkıntılara sebep olduğunu görebiliriz, 

okuduğumuzu anlamamız demek birbirimizi anlamak demek, hayatı okuyamamak demek, 

Kur’an-ı Kerim’i okuyamamak demek, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in hayatını 

okuyamamak demek, emredildiği gibi Rabbimizin rızası üzere yaşayamamak demek. 

 

 Savaşımızın ismi dilimizi kurtarmak. İlk olarak didaktik bir dil kullanmayı bırakmamız 

gerekiyor. Dilimiz olmazsa iletişimde olmaz, ortak payda ve amaçta buluşmakta mümkün 

olmaz; anlaşma, uzlaşma da ortak bir noktada buluşmak da gerçekleşmez. Diğer ülkelerde 

yabancı dillerin çok kolay öğrenilmesi ve öğretilmesi mümkünken kendi dilimizi on iki senede 

öğrenemeyişimiz ve bunun üstüne de yabancı bir dil de öğrenemeyişimiz, sonucunda da 

üniversitelerde yabancı dil eğitimi almak için 1 seneyi hazırlık eğitimi ile geçirmemiz, bir sene 

daha stres, bir sene daha zaman kaybı, bir sene gençlikten giden zaman, neslin bir sene hiç yok 

yere boş yere harcanan enerjisi ki bu süreçte de öğrenemeyen öğrenciler de var, eğitim 

sistemimizde çok büyük, bizi çok tahrip eden sorunlar var. Günümüzde en çok konuşulan dil 

olmasa da bizim için birinci önceliğe sahip olan dil, Türkçe dilinin öğrenmemiz ve bu yolda da 

kendimizi geliştirmek, geleceğimiz için belki de geleceğimize bırakacağımız en güzel miras 

olacaktır, çocuklarımıza, torunlarımıza, geleceğimize. Rabbimizin rızası üzere yaşamak, 

maneviyatta derinleşmek de hayatlarımızı emredildiği gibi Kur’an-ı Kerim ile okumak da 

dilimizi de zenginleştirecektir, dilimizi doğru bir şekilde kullanmayı da bize öğretecektir, 

anlayışımızı, zekamızı da geliştirecektir, dilimizle yaşadığımız sorunları da okuma ve anlama 

konusunda olan sorunlarımızı da kendimizi ifade şeklimizi de kullarıyla olan iletişimimizi de 

empati konusunda da sosyalleşme konusunda da kendimizi geliştirmek istiyorsak, öğrenme 

konusunda yaşadığımız zorlukları aşmak istiyorsak, zihnimizi rahatlatmak berrak bir zihinle 

hayatlarımızı yaşamak istiyorsak maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor. Farklı dilleri 

öğrenmek de farklı bakış açıları demek ki bu da maneviyatımıza da büyük bir zenginlik katar 

dilimize de. Kürtçe ana dil olarak konuşulan coğrafyalarda da bu dilin en güzel şekilde 

öğretilmesi, Kürtlerin de en güzel şekilde Kürtçe konuşmaları, birbirleriyle en güzel şekilde 

iletişim kurmaları, bunun yanında da bir Türk’ten daha iyi Türkçe öğrenmeleri de maneviyatta 

da Kürtleri ilerletecektir, bu ilerleyişleriyle de Türkleri de ilerleteceklerdir ki hepimiz aynı 

gemideyiz ve gemi su alıyor, bir taraf gemiyi tamir ederken bir tarafta içeri giren suyu 

boşaltmalı, bir taraf düşmanı gözetlerken, bir taraf küreklere asılmalı, bir taraf düşmanla 

mücadele ederken bir taraf yaraları sarmalı, bir taraf yemek pişirirken bir taraf sofrayı 

hazırlamalı, birbirimizi tamamlamaya her alanda ihtiyacımız var, anlaşabilmemiz için de ortak 

bir dile, sorunlarımızın üzerine çalışmaya ki o da maneviyat çalışmamıza bakıyor Rabbimizden 

yardım dilemeye, ona sığınmaya, hakkımızda hayırlı olanı istemeye ve ortak bir düşünceye ki 

o da Allah rızasını kazanmak. Bizlere Rabbimizin bir lütfu bizden başka kimin hangi ülkenin 

böyle kardeşleri var, cahilce iş tutmayı bir an önce bırakıp çalışmamız gerekiyor, ilk olarak 

kendimizden başlamamız.  



58 

 

 Kitap okuma oranı ülkemizde gündem olduğu zamanlar bizatihi herkes bu konularda 

eleştirilerde bulunmakta. Eleştirme noktasından öteye geçmekte zorlandığımız gerçeğinden 

hareketle farklı pencerelerden de olayların yorumlanmaya ihtiyacının olduğunu, sorunların 

masaya yatırılıp çözüm önerilerinin de getirilmesi gerektiğini söyleyebiliriz. Kitap okuma oranı 

ile okuma oranının farklı iki husus, biz okumayı çok seviyoruz ama kitap okumaktan da 

kaçınıyoruz. Bu iki hususun farkının da ülkemizde bir hayli fazla olduğunu söyleyebiliriz. Bu 

husus da kitap okuma ihtiyacımızı aslında bir nevi susturuyor, sessizleştiriyor. Hal böyle olunca 

da hayatı emredildiği gibi okumaktan da kaçıyoruz. Bizleri kitap okumaya, araştırmaya, 

yönlendiren kanalların kapalılığı, bu kanalların kapalılığı da kitap okuma oranlarından, 

hayatlarımızı emredildiği gibi okumaya kadar etkiliyor, güzel bir çevre içinde olursak, bu çevre 

vasıtasıyla da beraber kitap okumaları gerçekleştirebiliriz, hayatlarımızda maneviyat 

çalışmasına yer vererek, güzel bir çevre içinde olarak, hayatlarımızda kitap okumaya önem 

vererek ki hayatımızda kitap okumanın önemini görmemiz gerekiyor bu da bizden daha erdemli 

kullarla bir arada olmakla da alakalı, neye önem verirsek bizim için hayatta ne önemli olursa 

bu öneme yönelik o işte o kadar ilerleme kaydedebiliriz. Test kitapları ile erken yaşlarda 

tanışıyoruz bizim için sınavlar çok önemli olduğu için ailemiz için de bizi yönlendirmeleri bu 

yönde oluyor. Barındırdığı sorular bizleri düşünürlerin sözleri gibi düşüncelere sevk ediyor. 

Ardından sosyal medya, sınırsız bir yorum havuzu, istenilen her konuda sınırsız yorumlara karşı 

sınırlı tanımlar. Haberler, o kadar hayatımıza girmiş durumda ki siyasilerin her cümlesini, son 

dakika veya sıcak gelişmelerin detaylarını hafızalarımıza kazıyoruz, alttan üstten geçen yazıları 

takip ediyoruz, futbolcuların, oyuncuların her şeyini detaylı bir şekilde öğrenebiliyoruz, kendi 

sevdiklerimizden çok onları tanıyoruz, onları okuyoruz, internette veya televizyon karşısında 

geçirdiğimiz belirli zamanı aslında hep okumaya ayırıyoruz. Maç izlerken yorumcunun 

aktardığı bilgiler, dizi ve film izlerken okuduğumuz altyazılar, o görüntüler, müzikler, zihnimizi 

hep dolduruyor, hayatlarımızda merkeze aldığımız eğlenceye verdiğimiz önem de ilgi de 

bundan aldığımız haz da bizi Rabbimizin rızası yolunda okumaktan alıkoyuyor. Hayatımızın 

her anında sürekli bir bilgi bombardımanına tutuluyoruz. Sürekli okuyoruz. Adeta okumaktan 

başımızı kaldırmıyoruz. Zihnimiz de bu bombardımandan etkileniyor, değersiz bilgileri 

okumanın hazzıyla dolup taştığı için zihinde de kitap okumak için yer kalmıyor, bir arzu ve 

istek duymamaya başlıyoruz, beyin de bu hazza alıştığı ve sürekli eğlence ve keyif arzuladığı 

için de kitap okumaktan adeta kaçıyor, ona işkence gibi geliyor. Çocuk yaşlardan itibaren bu 

bombardımandan elden geldiği kadar çocuklarımızı korumaya gayret etmeliyiz. İnsanları da bu 

bombardımandan daha güzel, hakiki haz ve mutluluk verecek olan maneviyat çalışmasına 

yönlendirmemiz, bu yolla da yaşadıkları hayatları daha anlamlı kılacak, hayatlarını emredildiği 

gibi okuyacak ve bu halde de emredildiği gibi yaşayama konusunda bilinçlendirecek kitaplar 

okuma konusunda da yönlendirmeli ve teşvik etmeliyiz, hayatlarında Rabbimizin rızası üzere 

yaşama konusunda kullara yardımcı olmamız gerekiyor, ilk olarak kendimizden başlayarak, 

Rabbimizin rızası üzere yaşamaya önem vererek hayatlarımızda bu yönde kullara örnek olarak 

ki böylelikle de sizi örnek alanlar da sizinle aynı yolda yürümeyi isteyeceklerdir buna yönelik 

arzu ve istek geliştirmeye başlayacaklardır, hayatlarında bu yola önem vermeye 

başlayacaklardır ki Rabbimizin lütfu ve takdiri iledir. Sosyal medyada yer alan dinimize yönelik 

hesaplar ki maneviyatın içinde olmayan bu kimseler sadece ezberledikleri sözleri büyülü bir 

şekilde aktararak büyük kitleler tarafından da beğenilerek izleniyor, dini vaazların izlenme 

oranlarında olan bu büyük artış bu yönde kitaplar okuma oranında da büyük bir düşüşe de sebep 



59 

 

oluyor ki bu içeriklerin de bizleri tembelleştirdiğini, bilgiye doymuşluk hissiyatının 

zihinlerimizde yer etmesine sebep oluyor. Maneviyat konularında zihnimizi ne kadar doldursak 

da bu maneviyatla yaşamadığımızda zihnimizde her türden yüklü bilgiler nasıl kaybolup 

gidiyorsa zamanla aynı şekilde de manevi bilgiler de o şekilde kaybolup gidiyor ve bizlere de 

bir faydası olmuyor, maneviyattan da manevi bilgilerden de zihnimiz hazla doluyor lakin bu 

yönde çalışmamız gerekiyor. Rabbimizin rızasını kazanmak üzere maneviyat yolunda adımlar 

atmamız, inişiyle çıkışıyla, halden hale geçişiyle, hak yolda olan bir çevrede, Kur’an-ı Kerim 

ve peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in sünnetleriyle yaşayarak hayatımızı okumaya 

gayret etmeliyiz, okuduğumuz hayatla da manevi bilgilerin örtüştüğünü görerek yolda devam 

edebiliriz yoksa yolda kaybolup gideriz. Cumhuriyet’in ilk yılları ile beraber okuma yazma 

bilen insanların çevresine bilgi dağıtan, üreten ve paylaşan kimseler olduğunu, günümüze değin 

yaşadığımız ilerlemede de kendilerinin büyük emekleri olduğunu söyleyebiliriz, bu kesim 

mektuplar yazan, yol gösteren, öğüt veren kulların ihtiyaçlarına yönelik yardımcı olan kişiler 

olarak toplumun önde gelen, saygı duyulan insanları konumundalardı. Günümüzde ise okuma 

yazma oranı yükselmiş olmasına rağmen Cumhuriyet dönemindeki o kesim kadar toplum için 

mücadele içerisinde olan, toplumun gelişmesi için çalışan, toplumun ihtiyaçlarına yönelik 

gayret gösteren bir kesim bulunmamakta. Maneviyat çalışması ekseninde de bir araya 

geldiğimizde de günümüzde de toplumun ekserisine de yayıldığımızda da bu kesim de kendini 

en güzel şekilde ifade ederek, örnek olarak çevresine de yardımcı olma imkânı bulabilir 

Rabbimizin lütfu ve takdir ile. Tüm insanlığın Rabbimizin rızası olan yolları üzerinde 

yararlarına olacak şekilde sevgiyle Rabbimiz rızası üzere düşünceler üretmeli, yorumlar 

getirmeli, kendi ilgi alanımızda ve dışında da farklı alanlara da yelken açmalı, kendi uzmanlık 

alanımızda gelişmeye gayret etmeliyiz, aynı zamanda da hayat görüşümüzü olumlu bir şekilde 

geliştirmeye, insanı, tarihi, günümüzü ve dünyayı, tüm evreni de geleceği de her şeyi de en 

güzel şekilde de okumaya ve yorumlamaya bu yönde okuma kabiliyetimizi de geliştirmeye 

maneviyat çalışması ile gayret etmeliyiz. Rabbimizin rızası üzere topluma iyilik yolunda yön 

veren, bu uğurda, amaçta vizyonda araştıran, bilgisini paylaşan, öğreten ve her daimde öğrenme 

aşkıyla tutuşan insanların yetiştirilmesi gerektiğini söyleyebiliriz. Hak yolda olan kullarla bir 

araya gelerek, maneviyat çalışması ile kitaplara dokunma, kitap okuyanların arasına katılma, 

dünyada sahip olabileceğimiz en büyük zenginlikleri sağlayacakken, bizlere güç, güven, 

samimiyet, sevgi, mutluluk, ahlak gibi tüm güzel şeylere kapılar açacakken, bizlere kendimizi 

tekrar okuma, yorumlama, geliştirme imkânı sunacakken, bilgimizi paylaşarak daha da 

çoğaltmamız mümkünken, böyle bir fırsatımız varken, hayatın amacını farklı yerlerde 

aramamız, bizleri büyük sıçramalardan alıkoyuyor. Karanlık zamanlarda hep umutla ve 

aydınlık zamanlarda da mutlulukla çalışmalıyız Rabbimizin rızası yolunda. 

 Bu kadar anlatıyorsunuz çözümü ne diye sorabilirsiniz, bir çözümü var o da Rabbimizin 

lütfetmesi bu yönde takdir göstermesi ki bunun için de bize düşeni elimizden gelen en güzel 

şekilde göstermemiz gerekiyor ve bu bir süreç, emek isteyen, birlik ve beraberlik isteyen, 

çalışma isteyen, gayret gösterilmesi gereken ve her insanın da üzerine düşeni yapması gereken 

ve sorumlu olduğu ve hesaba çekileceği bir süreç. İnsanla insan arasındaki bağ her geçen gün 

daha da zedeleniyor, her geçen gün insanlar birbirinden daha çok nefret ediyor, her geçen gün 

insanlar birbirlerinden daha da uzaklaşıyor, insanlar adeta birbirinden koşarak uzaklaşıyor, 

bunun sonucunda da Rabbimizle bir bağ kurmakta güçlük çekiyoruz, onun yolunda olmaktan 



60 

 

da onu hissetmekten de. İnsanla insan arasında Allah rızası yolunda daha derin sevgi bağı 

kurmaya çalışmalıyız. Bu konuda bizleri yönlendirecek kimseler yetiştirmeye çalışmalıyız, 

Allah rızası yolunda daha derin bir sevgi bağı nasıl inşa edebiliriz, doğru bir çevre inşa etme 

konusunda nasıl hareket etmeliyiz, maneviyat çalışması içinde olarak ve bu bağı da her geçen 

gün nasıl daha da ilerletebiliriz, aynı amaçta bizlere yardımcı olacak aynı zamanda da yardımcı 

olacağımız insanlar yetiştirmeye çalışmalıyız, kendimizi Allah rızası yolunda yetiştirmeye 

çalışmalıyız ki Rabbimizin rızası yolunda kullara sevgi ile gönülden bir bağ kurmaya başlarsak 

kendimizden çok o kulları düşünmeye, kendimizden çok o kullara hizmet etmeye başlarız, bu 

halde de olursak da kendimizi düşünmeyi, kendimizi sevmeyi, kendimize hizmet etmeyi bırakır 

yalnızca Rabbimizin rızası üzere kullarını düşünmeye başlarız, kulların Rabbimizin rızasını 

kazanmak üzere çıktıkları yolu önemsemeye başlarız ki bu halde de olursak Rabbimizi 

hissetmeye, Rabbimize bu yönde dua etmeye, eksikliklerimizi görmeye, Rabbimizden yardım 

dilemeye başlayabiliriz ki böylelikle de Rabbimizle aramızda da daha güçlü bir bağ, daha güçlü 

bir ruh inşa edebiliriz ki bu bağ da kendimiz için olmamalı kendimiz için böyle bir bağ arzu ve 

isteğimiz olmamalı, Rabbimizin rızası için kullara yönelik olmalı, Rabbimizin lütfudur, 

takdiridir, dilediğine takdir eder.  Allah rızası için maneviyat çalışmaya başlayarak ilk adımı 

atmaya gayret etmeliyiz. Rabbimiz iş senindir, yardımını bekliyoruz.  

Sevin gözyaşları döken kızım 

Rab iniltilerini duydu 

Sevin kuyudaki evladım 

Rab sesini duydu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

 

12 

Evren Bilinci 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Kâinatı yaratana hamd olsun, hürmetine nuruyla yarattığı nurunun üzerine de selamı 

 

 Hak yolda olanlar nurlanmaktan kaçar mı?   

 

 Geceleyin gökyüzünde yıldızları seyretmek için çimenlere uzandığımızda gökyüzünü 

seyrettiğimizi hayal edelim; kirlettiğimiz gökyüzünden ve yeryüzünden dolayı dolunayın, 

yıldızların parlaklığının içimize işlemeyişini. Tüm bu yaşadığımız evreni kirleten başka 

yaşayanlarla karşılaşmadığımızdan dolayı sadece bizler kirletiyoruz diyebiliriz. Gelecekte bu 

kirlilik nasıl boyutlara ulaşacak sadece tahmin edebiliyoruz. Bu konuda bir farkındalığımız yok. 

Gelecekte de insanlığın bizlerden daha güzel bir şekilde yararlanacağı uzayın ve yeryüzümüzün 

günümüzde gelişigüzel bir şekilde tarumar edilmesi. Her ülkenin bilim adı altında uzaya her 

geçen gün daha fazlasını fırlattığı çöpler. Yeryüzünü denizlerimizi kirletmesi. Birçoğu ise 

insana hizmet etmekten öte güvenlik maksadıyla kullanılan ülke çıkarlarına hizmet eden 

uydular. Uzay teknolojisi ilerleyen zamanlarda daha fazla gelişecek, daha kaliteli uydular belki 

farklı teknolojiler daha iyi yayınlar daha güçlü silahlar için uzay kullanılmaya devam edecek. 

Gelecekte de uzay turizmi ile daha fazla kirlilik bizleri bekliyor olacak. Işık kirliliği ise farkında 

olmadan her gece karşılaştığımız, en rahatsız olmamız gereken kirlilik olması gerekirken 

rahatsızlığını hissetmediğimiz, gece gökyüzüne baktığımızda samanyolunun güzelliğini 

göremediğimiz, daha rahat ve güzel bir uyku çekemeyişimizin de sebebi. Çevre, uzay ve ışık 

kirliliği farkındalığını çok geç olmadan oluşturmalı, dikkat çekmeli.  

 

 Çevre bilinci daha çocukluğumuzda bizlere aşılanan belki de en mükemmel farkındalıklardan 

biri. Bu farkındalığın boyutunun sadece musluktan boşa akan suya, boşuna yanan lambalarla 

sınırlı tutulması. Boşa akan musluk saniyede şu kadar, yılda şu kadar aynı şekilde elektrik de. 

Bir fabrikanın zehirli maddelerini suya karıştırması bu konuda da farkındalığımız olmalı sadece 

musluklarla sınırlı kalmamalı farkındalığımız. Bir nükleer santralin ortaya çıkabilecek 

zararlarını ise geçmişte yaşanan kötü hadiselerden biliyoruz. Güneş ve rüzgâr gibi yenilebilir 

enerji kaynaklarına yatırım yapıp geliştirme imkanını neden göremiyoruz. Çevre bilincimizi ve 

farkındalığımızın temelleri iyi atılmış olabilir fakat bunun devamının getirilmesi aynı şekilde 

vizyonumuzu ve farkındalığımızı da aynı şekilde arttırmamız gerekiyor. Bir nesneyi, kâğıt, 

cam, metal, plastik bölümlerine atmanın yanında yenilebilir ve sürdürülebilir kılmayı 

düşünmeliyiz. Çay içmek için her defasında çöpe attığımız bardaklar yerine yanımızda bardak 

taşıyabiliriz, plastik su şişeleri yerine yanımızda taşıyacağımız cam veya sağlıklı taşıma 

kaplarından yararlanabiliriz. Hayatımıza yenilikler çözüm önerileri getirmekten kaçınmamamız 

gerekir, bu halde yaşayarak örnek olmaya gayret etmeliyiz. Evimizde yer alan ampulleri daha 

tasarruflu olanlarla değiştirerek ki led lambalarla etrafa daha fazla ışık saçarak. Elektromanyetik 

kirlilik ise her geçen gün daha da artıyor, bizleri tehdit ettiği gibi doğayı da tehdit ediyor. 



62 

 

Özellikle nüfus yoğunluğu fazla olan yerlerde telefon sayısının artması ile tehdit alanları daha 

da artıyor, her yerde yer alan modemler, telefonları da özellikle okullara getirmek maruz kalınan 

radyasyon miktarını da arttırıyor. Yatarken yanımıza koyduğumuz cep telefonu, modem gibi 

elektronik cihazlar gece açık kalarak yaşamımızı tehdit ediyor. Hayatımızı tehdit eden bu 

unsurlar çoğaltılacağı gibi alınacak önlemlerde oluşturulabilir. Fakat asıl dikkat çekmemiz 

gereken nokta günümüzde yansımaları, gözükmeyen, göz ardı edilen tehditlere karşı bir 

farkındalık oluşturma ve bu tehditlere karşı önlemler geliştirmek olmalı, ilk kendimizden 

başlayarak. Çevre bilincimiz ve farkındalığımız tüm evreni, tüm alemleri, tüm insanlığı, tüm 

dünyamızı kapsayacak boyutlara ulaşmalı.  

 Maneviyatımızın bedenimizle de insanlarla da ilişkili olan boyutu olduğu gibi çevremizle de 

yaşadığımız dünya ile olan boyutu da var, dünyayı nasıl yaşadığımızla, nasıl okuduğumuzla da 

ilişkili. Yere bir izmarit atmak bile bizi batıl yola kanalize edebilir, bizi hak yoldan saptırabilir, 

kötülük yoluna savurabilir ki tuttuğumuz işlerde Rabbimizin rızasını arzulamalıyız ve 

gözümüzde iyiliğin ve güzelliğin önemini arttırmalıyız. En küçük bir kötülüğü dahi gözümüzde 

küçük görmemeliyiz, iyilikle ve güzellikle bu kötülüğün üstesinden gelmek için Rabbimize 

sığınmalı, ondan yardım dilemeliyiz, Rabbimizin güç ve kuvvetiyle, dilemesi ile takdiri ile lütfu 

ve ikramı ile ancak kötülüklerimizin üstesinden gelebileceğimizin farkında olmalıyız.   

 Günümüzde teknolojinin gelişmesi tarım alanında da belirli gelişmeleri beraberinde getirdi. En 

basitinden traktör gibi herkesin gözlemleyebileceği şeylerin yanında verimliliği arttırması adına 

genetiği değiştirilmiş organizmalar da hayatlarımıza girmeye başladı. Tarım ilaçlarının 

verimliliği artırmasından, bu ilaçlara daha dayanıklı olan ürünlerin ortaya çıkmasına, 

hayvanlara verilen gıdaların, ilaçların yapılarına kadar bir değişim içindeyiz. Elde ettiğimiz 

ürünlerin sağlıklı olup olmamasının ötesinde bir farkındalığımızın olmaması, hayatlarımıza 

aldığımız her şey gibi sağlığımızı birinci dereceden etkileyen ürünlere karşı bir bilincimizin 

olmaması. Neleri tüketmemiz, nelerden uzak durmamız gerektiğini bilmiyoruz. İnsan sağlığını 

zararlı olan ürünlerin neler olduğunun az çok farkındayız ama kendimizi bu tarz zararlı 

ürünlerden alıkoyamıyoruz. Bizler her ne kadar onlardan uzak durmak için bireysel bir 

mücadele içerisine giriyorsak da bu ürünleri pazarlayanlar da aynı şekilde tüketmemiz için 

profesyonel bir şekilde çalışıyorlar.  Hayatlarımızı için savaşmıyoruz. Daha iyisini üretmek 

için, daha sağlıklısını, daha sağlıklı olmak için savaşmıyoruz, yapılan tüm yatırımları maddi 

getirileri ile değerlendiriyoruz, sonucunda da kaybeden her zaman bizler oluyoruz, sağlığımızı 

korumak için samimi bir şekilde mücadele etmiyoruz, sağlığımıza önem verirsek gelişimimiz 

de sağlığımızı destekleyecek şekilde gelişmeye başlar ki elbette Rabbimizin lütfu ve takdiri ile.  

 Hayvan haklarına karşı büyük bir farkındalık oluşmasına rağmen günümüzde tavuk 

çiftliklerinde hayvanların yetiştiriliş tarzlarına karşı da bir farkındalık oluşmuş değil. Güneşi 

hissetmeden, gökyüzünü görmeden, kapalı alanlardan önümüze servis edilmeleri. Bakımını 

üstlendiğimiz evcil hayvanları sokağa bırakmamız. Sokak hayvanlarının şehir merkezlerinde 

başı boş şekilde dolaşmaları ve bu hayvanlara çeşitli zulümler gerçekleştirilmesi. Kötü sözün 

bile bir insanın kalbini kırabildiği, adeta o kimseyi öldürmek gibi dünyada bir canlının canını 

yakmaksa tarifsiz bir kötülük, büyük bir kul hakkı. Çöpleri karıştıran sokak köpekleri, kuşlar, 

kediler bir de domuzlar var hayvan olarak görmediğimiz, gördüğümüz yerde en büyük acıları 

çektirilerek öldürülmesi gereken hayvanlar gözü ile baktığımız. İki semavi dinde etinin 



63 

 

yasaklanması bu hayvanı lanetli yapmayacağı gibi, diğer canlılara yapılan zulümle domuza 

yapılan zulmün de hiçbir farkı yok. Bir de insanlar var, gördüğümüz en masum ve yardıma 

muhtaç olan hayvanlardan daha çok konuşulmaya, sevgi gösterilmeye ihtiyacı olan, evcil 

hayvanlarımız insanlığa karşı göstermediğimiz sevgiyi, saygıyı kendisine gösterdiğimizi 

hissetse, görse, bizleri terk etme gerçeğiyle yüzleşebilirdik.  

 Herkesin doğayı çok sevdiğini ve saygı duyduğunu söyleyebiliriz lakin kendimizi de doğanın 

bir parçası olarak görmekte zorluk çekiyoruz, doğaya zarar veren şeyleri nasıl doğadan uzak 

tutmamız gerekiyorsa aynı şekilde kendimizden de uzaklaştırmamız gerekirken, hayatlarımıza 

ve doğamıza her geçen gün daha fazla zarar veriyoruz. Plastik ürünleri hayatlarımızdan 

çıkartmamız gerekirken, bu büyük sektörün algılarına hayatımızın her alanında boyun eğerek 

plastik ürünleri almaya devam ediyoruz, çocuklarımızın ellerine plastik oyuncaklar veriyoruz, 

doğaya daha da yaklaşmamız gerekirken adeta karşısında yer alıyoruz. Doğayı savunduğumuzu 

iddia ediyoruz ürünlerimizi geri dönüştürerek. Büyük bir geri dönüşüm başlatmak için doğaya 

zararlı maddelerden uzak durmamız gerektiğini, bu ürünlerden elimizden geldiği kadar uzak 

durmamız gerektiğini, çeşitli alternatif ürünlere yönelmemiz gerektiğini görmeye gayret 

etmeliyiz. Dengesiz ve sağlıksız besleniyoruz, doğayı yemek masamıza davet etmiyoruz, bunun 

karşılığında da obezite tehlikesi hayatlarımıza girmeye başlıyor. Doğaya saygı duymak 

yaşlılarımıza da saygı duymaktır, en çok yaşam bilgisine sahip olan yaşlılarımız, büyüklerimiz, 

gelecekte hayatımızın büyük bir parçasını oluşturacaklarını söyleyebiliriz. Onlar için daha 

güzel huzur evleri aramaktan öte onlar sevgi ile daha mutlu olarak güçlü bir bağ ile uğurlama 

gayretinde olmalıyız, geçmiş nesillerden daha çok doğaya, geleceğimize, dünyamıza, 

hayatlarımıza, zamanımıza saygıyı, sevgiyi, samimiyeti, güveni yerleştirmeye ve bu halde 

yaşamaya ve yaşatmaya gayret etmeliyiz, bu husus da gelecek nesillere bırakacağımız en güzel 

miraslardan biri olacaktır ki iyi değerlendirmemiz, hayatlarımızı da doğamızı da daha iyi bir 

dünyada yaşatacaktır.  

 Felaket olarak nitelendirdiğimiz doğa olaylarına karşı bilinçli davranarak önlem almamız 

gerekiyor. Anadolu’nun deprem bölgesinde olması bir zaruriyet şeklinde tedbir alınması 

gerektiğini gözler önüne seriyor. Kriz anında nasıl davranmamız gerektiğini bilmiyoruz. Nasıl 

örgütlenmemiz gerektiğini, örgütlendiğimizde de nasıl davranmamız gerektiğini. Enkazdan 

çıkardığımız insanları, savaştan çıkan insanları kaderlerine terk ediyoruz. Bir enkazdan çıkartıp 

bir enkazın içine bırakıyoruz. Savaştan çıkan birini tekrar savaşın içine hapsediyoruz. 

Hayatlarımızda karşılaştığımız zorluklara karşı, kriz anlarıyla karşılaştığımızda kendimizi 

yönetemiyoruz. Kriz yönetiminde ve zor zamanlarda nasıl hareket edeceğimizi bilmiyoruz bu 

konuda bizi destekleyecek, bizi yönlendirecek, bizim yerimize düşünecek de bir çevremiz yok. 

Bazen toplulukla hareket edip sürü psikolojisi ile hareket ederek başımıza felaketimizi 

kendimiz getirebiliyoruz. Felaketi aşmak için giriştiğimiz cahilce hareketlerimiz de bize de 

çevremize de daha fazla zarar verebiliyor. Eğitimsiz bir şekilde boğulan bir insanı kurtarmaya 

çalışmak ki bilinçsizce hareket etmemizin de bir sonucu olarak boğulan kimsenin de bizi de 

dibe çekmesi. Deprem anında nasıl davranmamız gerektiğinden kendi hayatlarımızda, 

toplumsal olarak karşılaştığımız krizler karşısında nasıl mücadele edeceğimizi öğrenmemiz bu 

konuda çocukluktan başlayan eğitimlerle uzmanlaşmamız gerekiyor. Aşamadığımız bir sorun 

ile karşılaştığımızda bir canlıya istemeden zarar verdiğimizde veya bir yardım çığlığını 

duyduğumuzda zaten yardım ederler diye kenara çekilmemiz hayatlarımızda yer alan boşlukları 



64 

 

ve yanlışları çoğalttığımızı, nasıl doğru bir şekilde hareket edeceğimizi bilmediğimizden 

kaynaklandığını söyleyebiliriz. Doğru yaklaşım geliştirebilmemiz için kriz anlarında nasıl 

örgütlenmemiz gerektiğinden nasıl hareket etmemiz gerektiğine kadar çeşitli çalışmalar 

yürütme gayretinde olmalıyız. Savaşçı ruhumuzu doğru bir şekilde Rabbimizin rızası yolunda 

kanalize etmemiz gerekiyor ki krizlerin üstesinden gelme konusunda da Rabbimize dua halinde 

olalım, ondan yardım dileyelim ki Rabbimizin güç ve kuvveti ile bu krizleri en güzel şekilde 

atlatabiliriz, daima hakkımızda hayırlısını dileyerek, Rabbimize güvenerek ve sığınarak. Bir 

canlıyı haksız yere öldürmek tüm canlıları öldürmek gibi ki tüm canlıları korumak adına 

Rabbimizin rızası üzere atılan adımlarda bizleri manevi olarak ilerletecektir. Maneviyatımız da 

hayatımız da çevremiz de dünyada yaşanan olaylarla ilişkili ki dünyada nasıl çeşitli krizlerle 

karşılaşıyorsak maneviyatımızda da hayatımızda da çevremizde de krizlerle karşılaşıyoruz ve 

aşmak için de doğru bir yaklaşım sergilemek için nasıl olaylara yaklaşmamız gerektiğinden 

nasıl bu krizlerin üstesinden gelebiliriz konularına değin üzerine nasıl çalışmamız gerekiyorsa 

maneviyat çalışmasında da daha büyük bir ciddiyetle, Rabbimizin rızasını kazanmak adına 

gayret sarf etmemiz gerekiyor ve nasıl ki çevremiz kriz anlarında bizi kendimize getirmede 

büyük bir etkisi var aynı şekilde maneviyatımızda da hak yolda olan çevremizin bizlere kriz 

anlarımızda çok büyük yararları olacaktır.  

 Ölmeden önce son gecemiz. Yatağımızda uzanıyoruz. Alabildiğine boş bir alanda kendimizi 

hayal edelim. Önümüzde bir yol, yolun arkasında da milyonlarca kamyon sıralanmış hazır 

olmamızı bekliyor. Sırayla önümüzde geçmeye başlıyorlar. İlk kamyonların kasalarında ilaçlar 

var. Araştırmadan, doktorumuza başvurmadan sağdan soldan topladığımız hiç de 

kullanmadığımız çöpe giden ilaçlar. Diğer kamyonda ise en ufak bir rahatsızlığımızda 

doktorumuzun tavsiye ettiği ilaçlar. Ardından düzenli kullandığımız ilaçlar kamyonların 

kasalarında sırayla geçiyor. Bu ilaç kamyonlarını sürenler ise doktorlar, eczaneler, 

arkadaşlarımız, akrabalarımız, çevremiz, kamyonların çıkışını verenlerin arasında da ilaca 

bağımlı hastalıkların sürdürülmesini destekleyen, çare aramaktan ziyade bu hastalıklarla daha 

uzun yaşanmasını sağlama amacında olan ilaç fabrikalarının sahipleri. Kamyonların ardı arkası 

kesilmiyor. Diğer kamyonun kasasında makyaj malzemeleri, hayatımız boyunca kullandığımız 

kıyafetler, ayakkabılar, arkasından gelen bu ürünlerin yapımında çalıştırılan küçük çocukları 

taşıyan kamyonlar, arkasından ise kullandığımız eşyaların yapımından sonra doğaya karıştırılan 

pislikler, önümüze dökülüyor. Artık yatak hizamıza kadar pisliğe batmış durumdayız. 

Kamyonların kasasında bizlere kaşlarını çatan hayvanlar, bitkiler, insanlar geçmeye başlıyor. 

Bazıları çürümüş, yanmış acı içinde haykırıyorlar. Kağıtlar etrafımıza saçılıyor, bizi taşıyan 

yatak artık bizi terk ediyor. Tamamen pisliğe batmış durumdayız. Etrafa attığımız sigara 

izmaritleri başımızın üstünden bulunduğumuz alana doğru yağıyor. Her taraf izmarit şimdi. 

Plastik taşıyan bir kamyon geçerken kötü bir koku da yanında geliyor. Etrafa attığımız çöpler 

izmaritlerin üzerinde bir alanı daha örtüyor. Kamyonlarca sebep olduğumuz hava kirliliği de 

etrafı sarıyor. Kasalarca zehirler gelmeye başlıyor, yediğimiz ve içtiğimiz zehirli gıdalar içinde 

olanlar. İnsan taşıyan kamyonlar gelmeye başlıyor. İlk kamyonlarda da hakkını yediğimiz 

insanlar. Diğer kamyonlarda da kalbini kırdıklarımız. Zarar verdiğimiz hayvanlar, bitkiler. 

Sayıları neden bu kadar diye sorarken bir karıncayı bile incitmediğimizi düşünürken. Son 

kamyon ise boş geliyor. O kamyon neden boş diye sorunca da cevabı aklımıza geliyor. Hayatta 

dokunmadığımız insanlar. Belki onların yaptığı güzel şeyler de bizim yolumuzdan geçer diye 



65 

 

umut ediyoruz. O kamyon gelmiyor. Bu dünyada mezar taşından başka bırakabileceğimiz 

birçok güzellik var, beraber araştıralım, geliştirelim, güzelleştirelim. Bu yükleri beraber 

boşaltalım. Güzellikleri beraber ekleyelim. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 

 

13 

Kültür Vizesi 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi kapısına yöneltene hamd olsun, kapısını bizim için çalan kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar kapıdan döner mi?  

 

 Bir strateji oyunu içerisinde Anadolu’yu yönetiyor olsaydık geçmiş tarihlerden başlayarak 

günümüze kadar bize bırakacağı en büyük ödül kültür kazanımımız olurdu. Bu kültür seviyemiz 

ile de oyunda istenilen her şeyi yapabilecek bir anahtar elde etmemiz içten bile olmazdı, birçok 

yeniliğe, gelişmeye öncülük ederdik, medeniyetin beşiği ve yayıldığı, herkesin özgürce 

yaşadığı topraklar olurdu, kültür ve hoşgörü zenginliğinden kaynaklı olarak kültür ve hoşgörü 

göçü gibi bir kavramla bile karşılaşabilirdik. Günümüzde kültürümüzden nasıl yararlanabiliriz, 

atılamaz denilen adımları nasıl atabiliriz, önümüze koyulan sınırları nasıl aşabiliriz, kendimizi 

geliştirmek adına nasıl bir yol izleyebiliriz, bazı kesimlerin tarihten güç almayı hayalperest bir 

şekilde geçmişe dönük bir hayat anlayışı özlemi ile bağdaştırdığı, bazı kesimlerin ise 

tarihimizden utandığını, bazı kesimlerin ise tarihimizi günümüze yansıtma gayretleri güttüğünü 

söyleyebiliriz. Herkesin hayalini kurduğu ve gerçekleşmesini arzu ettiği, eleştirdiği ve hiçbir 

şartta kabul etmeyeceği şeyler olabilir. Tarih dersinden öte bazı gerçeklerin de dillendirilmesi 

ve gurur duyulacak bir tarihimizin olduğunu, bu tarihimizin de günümüzle beraber 4000 yıllık 

belki de daha fazla bir serüveni kapsadığını belirtmemiz gerekiyor. Övünmesi gereken 

kültüründen, sevgisinden güç alarak bunu göstermesi  gereken bizleriz. Tarihimizden güç alacak 

bizleriz. Bir tarihimiz var ve bu tarihin içerisinde bizleri utandıracak, diğer milletler arasında 

da boynumuzu bükeceğimiz bir tarihimiz de yok ki aksine göğsümüzü gereceğimiz bir miras 

bizlere bırakılmış, bunun farkına varmamız, hayatlarımıza yansıtmamız ve geleceğe de bu 

mirası zenginleştirerek bırakmamız, bu coğrafyanın en büyük görevlerinden biri olduğunu 

söyleyebiliriz. Kültürümüzden güç alarak hayatımızın her alanında sevgi ve hoşgörüyü 

yaymamız, eğitimde, adalette, günlük hayatlarımızda, özellikle “millilik” olarak lanse 

edilmesinden öte bu mirası yaşatmamız olarak düşünülebilir. Bazı kesimlerin ağızlarında 

dolaşan “millilik” ve “yerlilik” adı altında hem bu mirası değersizleştirerek ve basitleştirerek 

hem de alınan kararlarla aksi bir yönde hareket etmeleri, örnek bir davranış ve hareket 

sergilememeleri, kendi çıkarları için ortak kültürel mirasımızı parçalayıp bölme gayretleri, 

değersizleştirme çabaları da bu mirasa sahip çıkacak olan Anadolu insanlarını kendi mirasına 

karşı yabancılaştırmada adeta, bu mirasla kendimizi de tam manasıyla özdeşleştiremediğimizi 

de söyleyebiliriz. Böyle bir mirasın birçok düşmanı olduğu gibi bu mirastan nemalanan birçok 

kalleş ve bu mirası Anadolu’dan uzaklaştıran birçok hain olduğunu söyleyebiliriz. Neler 

yapabiliriz, kendimizi daha fazla nasıl geliştirebiliriz, hangi kaynaklardan beslenebiliriz, hangi 

kaynaklardan uzak durmamız gerekiyor gibi sorularla düşüncelerimizde de sürekli hareket 

halinde olmamız gerektiğini söyleyebiliriz. Geleceğimiz için, çocuklarımız için, coğrafyamız 

için, dünya için, iyilik için, en büyük mirasımıza sahip çıkıp onu da en güzel şekilde sevgiyle, 



67 

 

hoşgörü ile saygı ile samimiyetle ve güvenle paylaşarak daha da zenginleştirmek için 

Rabbimizin rızası üzere gayret göstermemiz ve başta kendimizden başlayarak kültürümüze, 

medeniyetimize ve bu yolda gelişen fikirlerimize de sahip çıkarak, özümseyerek, geliştirerek 

gelecek nesillere aktarma yarışında olmalıyız. 

 Yabancı dilleri öğrenmek gönüller arasında bir köprü kurmak adına en büyük önceliklerden 

biri olmalı, geçmişte de günümüzde de Anadolu’da konuşulan dilleri ve insan çeşitliliğini tasvir 

etmek istersek, İstanbul’da bir köprüden karşıya geçerken nice lisanın işitebileceğimizi, bu 

lisanların da her birinin birer zenginlik olarak görmeli, günümüzde de her ne kadar gerekliliği 

düşünülmese de her zaman Dünya’ya açılan kapıları zorlamamız gerekiyor. Geçmişte gönülleri 

köprülerle, yollarla, hanlarla, kervansaraylarla birbirine bağladığımız gibi günümüzde de 

sevgiyle birbirine bağlamamız gerekiyor. 

 200 senedir demir borulardan çıkan pis kara duman yıllar boyunca ışık saçmaya devam eden 

coğrafyayı karartamayacağı gibi sadece kendi pisliğini gizlemekle kalır. Yaşadığımız zamanı 

değerlendirirken teknolojik olarak geri kalmış olmamız, dünyada günümüzde kullanılan ham 

maddelerden uzak oluşumuz, eğitim sisteminden adalete, şehir planlamasından, köy hayatına, 

tarımdan sanayiye, hayvancılıktan özgürlüğe kadar birçok konuda geri kalmış olmamız 

gelecekte de bu kaderi yaşayacağımız anlamına gelmez. Bize bırakılan bu kötü mirası geleceğe 

de bir katkı yapmadan bırakacağımız anlamına ise hiç gelmemeli. Yakın geçmişimizde belirli 

bilinç ve farkındalıkla yetişmeyen insanlarımızın bize bıraktıkları kötü mirasın etkilerini 

günümüzde bedellerini bizler ödüyoruz. Göç ettikleri ülkelerde, sanatta, bilimde, eğitimde 

kültürde bir farkındalık oluşturmaktan ziyade yağmacı bir zihniyetle diğer ülkelerin 

kaynaklarını tarumar edilmesinin etkilerini de herhangi bir vize başvurusunda hissedebiliyoruz. 

Farklı coğrafyalardan bahsederken misal İskandinav ülkelerinin gelişmişliği ile bizim 

bulunduğumuz coğrafya arasındaki farkları konuşurken göz ardı ettiğimiz husus biz kendimizi 

düşünürken onlar birbirlerini düşünüyorlar bu birbirini düşünme hali de onları maddi olarak 

geliştiriyor lakin manevi olarak da nasıl birbirlerini düşünmeleri gerektiğini bilmedikleri için 

de sosyal olarak ve manevi olarak da bir ilerleme kaydedemiyorlar, onlar dünya yolunda 

birbirilerini düşünüyorlar. Coğrafyamızda geçmişten gelen bizi de etkileyen manevi olarak da 

bir ilerleme kaydettiğimiz için tarihler boyunca doğru bir şekilde de çalışmadığımız için bu 

manevi bağla olan kopukluğumuz da bize aşmamız gereken kötülükler olarak yansıyor ki bu 

kötülüklerle de maneviyat çalışması ile mücadele ederek doğru bir şekilde aşarak ilerlememiz 

gerekiyor, nefsimizin arzu ve istekleri daha da çok artmaya, dünya ile daha da çok bağ kurmayı, 

dünyanın iyilik ve güzelliklerini kendimiz için kullanmayı daha çok istiyoruz, daha çok 

kibirleniyoruz, diğer kullara karşı bu kibirle yaklaşıyoruz, nefsimiz her zaman kendimizi 

düşünmemize sebep oluyor kullarını değil, bunun sonucunda da diğer coğrafyalara nazaran 

kendimizi daha çok düşünüyoruz, eylemlerimiz, isteklerimiz, arzularımız hep kendimize 

yönelik kendi iyiliğimize yönelik oluyor, ihtiyacımızdan fazla olanı istiyoruz, ihtiyacımızdan 

fazla olanı arzulayıp istediğimizde de bunu da doğru bir şekilde emredildiği gibi Rabbimizin 

rızası yolunda kullarına yönelik istemediğimizde de kulların ihtiyaçlarına yönelik ihsan 

etmediğimiz için toplumsal olarak da coğrafyamızda sorunlarla uğraşıyoruz, bunun üstesinden 

gelmek için de maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor ki hem maddi hem de manevi 

olarak bir ilerleme kaydedebilelim, aynı zamanda da diğer coğrafyada yaşayan kullara da örnek 

olabilelim, ellerinden en güzel şekilde tutabilelim. Kibrimize yönelik doğru bir şekilde 



68 

 

çalışmamız gerekiyor, kendimizi diğer kullardan üstün görmeyi, kendimizi düşünmeyi, 

nefsimize yönelik doğru bir çalışma ile. Coğrafyamızda birbirimizle olan ilişkilerimizi sevgi 

bağı ile kuramadığımız için sürekli kendimizi düşündüğümüz için kendi iyiliğimizi diğer 

kulların iyiliğinden daha çok önem verdiğimiz için kendi ihtiyacımız olandan fazlasını 

istediğimiz için birbirimizi tamamlamak yerine bu coğrafyada bulunan komşular da 

birbirleriyle sürekli bir çatışma halinde oluyor, savaşların, akan kanın, gözyaşlarının sebebi 

emredildiği gibi Rabbimizin rızası yolunda yaşamıyor oluşumuzdan. İlk olarak kendimizden 

başlamamız gerekiyor, kendimize bakmamız. Sevgiyle sınırlarımızı korumayı bilmeli sevgiyle 

de açmayı. Miras bizim mirasımız korumak da bizim borcumuzdur. Allah’ım iş senindir, 

yardımını bekliyoruz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

 

14 

Romanlar 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Gönüllerimize sevgi lütfedene hamd olsun en sevilen kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar sevmekten kaçar mı?  

 

 Bizimle aynı dili konuşup konuşmadıklarını bilmiyoruz çünkü konuşma ihtiyacı 

hissetmiyoruz, nerede yaşadıklarını, nasıl yaşadıklarını, nasıl geçindekilerini, inançlarını, 

geleneklerini, göreneklerini, kültürlerini bilmiyoruz. Bizlerden uzak olmalarını dilemekten 

başka bir düşüncemiz yok onlar hakkında, bir şeylere ihtiyaçları olup olmadıklarını sormak, bir 

yardımda bulunmak, ellerinden tutmak, sanki büyük bir kötülük gibi bir insana karşı 

gerçekleştirebileceğimiz en kötü eylemlerin başında geliyormuş gibi yaşıyoruz. Geçmişten 

günümüze değin olan süreçte kendimizi romanlardan daha da uzaklaştırıyoruz. Bazen yalın 

ayak dolaşırlarken, bazen para isterlerken, bazen çöpleri karıştırırlarken, çiçek satarken, at 

arabalarıyla dolaşırlarken görüyoruz. Görmediğimiz şey ise onların da duyguları olduğu, 

düşünceleri olduğu, aynı toprağı paylaştığımız, birbirimize olan ihtiyacımız olduğu. 

Çocukluğumuzda parmaklar onlara döndüklerinde kulaklarımızda belki ilk defa insanlara karşı 

uyarılıyoruz, onlara karşı tembihleniyoruz ve tehlikede olduğumuzu düşünüyoruz. Bizi 

kaçıracaklarından, dilendireceklerinden bahsediliyor. Hatta yaşadıkları bölgelere gidersek 

öldürüleceğimizden. Daha çocuk yaşlarda büyük bir ırkçılık ile nefret ile korku ile yetişiyoruz. 

İnsana olan kullarına olan bakış açımız olumsuz yönde gelişmeye başlıyor. Kendimizi diğer 

kullardan da üstün görmeye, tepeden bakmaya başlıyoruz, sonuçları da hayatımızda herkese 

karşı bir ayrımcılıkla bakmak, kulları sınıflara ayırmak oluyor. Bunun sonucunda da onlara ne 

bir iş veren olarak iş veriyoruz ne de yanlarında çalışma isteğimiz oluyor ne de onlarla bağ 

kurma isteğimiz. Bu ayrımcılığın yüzyıllar boyunca devam ettiğini düşünürsek bu kötü 

zihniyetin ortadan kaldırılması için mücadele etmek roman olan olmayan herkesin de 

sorumluluğundadır. Rabbimizin rızasını kazanmak için sistemde birbirimizi en güzel şekilde 

tamamlamamız gerekiyor, her birimizin her birimize ihtiyacımız var, her nasıl ki hayatlarımızda 

insanlara uzak durduğumuz insanlara da hayatlarımızda ihtiyacımız olduğu gibi, yalnız 

yaşayamayacağımız gibi, toplum olarak da tüm topluluklara da ihtiyacımız var, toplumumuzda 

eğlence eksik, romanlara ihtiyacımız var, eğlenmesini en iyi bilenlere ihtiyacımız var, bizlere 

eğlenmeyi, hayattan keyif almasını göstermelerine ihtiyacımız var, hayatlarımızda eğlenceye 

ihtiyacımız var, romanların da bize ihtiyacı var, birbirimizi tamamlamadığımızda da eğlence 

sektörü de bizi de romanları da yoldan saptırıyor. Birbirimizi görmezden gelerek, birbirimizin 

sorunlarına ve ihtiyaçlarına karşı doğru bir yaklaşım ve tavır sergilemezsek, her birimiz bundan 

zarar görüyoruz, birbirimizi tamamladığımızda da sevgiyle bir bağ kurduğumuzda da bizim 

hayrımıza oluyor Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile. Maneviyat çalışmasında da bir araya 

geldiğimizde de beraber eğlenmek de bizleri birbirimize yakınlaştırır. 

  



70 

 

 Sokakta dilenenlerden, köprü altında tiner kullananlara, at arabaları ile çöp, çöp dolaşanlara 

kadar bulundukları kötü şartları ortadan kaldırmak adına başta kendimiz ellerimizden geleni 

yapmamız gerekiyor ilk olarak kimseyi kendimizden üstün görmemeye Rabbimiz dilerse bizleri 

onların yerine onları da bizim yerimize sisteminde bu düzeninde vazifelendireceği lakin bu 

düşüncemiz kendimize yönelik bir korku uyandırmamalı Rabbimizin rızasını kazanamama 

korkusu olmalı. Rabbimizin rızası yolunda yaşarken onu razı etme düşüncesinde 

düşüncelerimizin dahi onu razı etmeye yönelik olması, diğer kulları kendimizden çok 

düşünerek, Rabbimizi razı etme düşüncesinde ki o kulların da Rabbimizin kulu olduğu ve 

bizlere lütfettiği bu yolda, Rabbimizi razı etme yolunda, onların da bu imtihanda olduğu ve 

üzerlerine düşen de bizim gibi yolda olmaları ki bu yolda onları da görmek istememizden, 

Rabbimizin rızası için onların da bu yolda Rabbimize kulluk etmelerini istememiz ki 

Rabbimizle kulları arasında olan bu bağa olan sevgimizle ki bu da Rabbimizin rızası içindir bu 

bağa olan sevgimiz ve yaklaşımımız da bizim Rabbimizle olan bağımızla sevgimizden de çok 

olmalı ve bu bağ kurmalarına olan umudumuzda rızası yolunda olmalı, ondan umutlu olarak, 

dua ederek, kendimizi işin içine hiç katmayarak, Rabbimizle olan ilişkimizi de hiç düşünmeden, 

kendimizi hiç düşünmeden, Rabbimizin bizlere olan yaklaşımını, yaklaşmasını veya 

uzaklaşmasını, bizi sevmesinden de öte ahiret hayatını, cenneti veya cehennemi hiç 

düşünmeden. 

 Maneviyat çalışması da kullarla olan ilişkilerimiz de ciddiyet ister, biri ile konuşurken göz 

teması kurmak, maneviyat dersinde de okuduklarımızdan not almak karşımızdakini 

dinlediğimizi gösterdiğimiz hallerden biridir, sözlerine değer verdiğimizi. Kullarına lakayt 

onlara değer vermez bir halde olmamalıyız, kullarını görmezden gelerek onlara karşı üsten bir 

bakış açısıyla yaklaşırsak bu da bizi kibirli yapar. 

 Kaderi tenkit edersek, kusuru ayıplarsak başımıza gelir, bu da ızdırap demektir ki ızdırapla 

halimizi görmek demektir, kulları ayıplamadan o kusurların bizde olmadığını düşünerek 

yaşarsak o kusurlar da bizde ifşa olmaya başlar. Biz kendimizi ne kadar düzeltirsek, örnek kullar 

olmaya çalışırsak, diğer kullar da bizde gördükleri iyilik ve güzelliği istemeye gelirler ki bu 

şekilde dua ederler, içlerindeki kötülükle yüzleşmeden, kendilerini iyilik ve güzellik yolunda 

değiştirmeyi Rabbimizden isterler, Rabbimiz ben de o kul gibi iyi bir kul olmak istiyorum, 

Müslüman ahlakıyla ahlaklanmak, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in ahlakıyla 

ahlaklanmak istiyorum, Rabbimiz bana yardım et, bende tatlı dilli, iyi huylu, nur  yüzlü, sevgi 

dolu, saygılı, samimi, yardımsever, hoşgörülü, güven veren, kulların ihtiyaçları ile ilgilenen bir 

kul olmak istiyorum diyerek duaya gelebilirler. Rabbimizi sevmeye ancak kullarını sevmeye 

başlayarak gelebiliriz. Kullarına gönülden sevgi bağı kurmaya başladığımızda Rabbimiz de bu 

bağda bizim yanımızda olur. Rabbimizin varlığını ve birliğini bize olan rahmetini görmeye 

gelebiliriz, bu yönde kullara ve kendimize yönelik düzelttiğimiz dualarımızın kabul olduğunu 

ki Rabbimiz lütfederse, ikram ederse takdiri bu yönde olursa.  

 Hamama gittiğimizde üstümüzde kıyafetlerimiz olmaz, herkesle kolaylıkla sosyalleşebiliriz, 

kolayca da iletişim kurabiliriz her tenden ve her dilden insanla, bir üstünlük emaresi diğer 

kullarda görmeyiz, tek bir amaçla bir araya gelen insanlar oluruz temizlik amacıyla ki sırtımızı 

keselemesi için de başkasına ihtiyaç duyarız, sırtımızı kimin keselediği bizim için de önemli 

olmaz, kimin sırtını keselediğimiz de bizim için önemli olmaz, önemli olan amacımız taraflar 



71 

 

için temizliktir. Dünyada da hayatlarımızda kendimizi düşünecek, kaygılanacak, üzülecek, 

depresyona girecek bir durum yok, ahiretimizi düşünmeliyiz. Rabbimiz bizi düşünüyor biz de 

ahiretimizi düşünelim ve bu yönde maneviyat çalışalım.  

 Çocuklarımızın dünyasına önem gösteriyoruz, bizim için çocuklar ne kadar önemli olursa 

onlara da o kadar çok değer verip kendimizden fedakârlık göstererek onlara yatırım yapıyoruz. 

Çocuklarımızın bizim için ne kadar önemli olduğunu dünyaya da gösterme yarışında oluyoruz. 

Çeşitli yollardan bunu gösterme ihtiyacı da hissediyoruz. Allah rızası için çocuk yetiştirmemiz 

gerekir, çocuklarımızı ahiret yolunda, Rabbimizin rızasını kazanmak üzere yetiştirmeyi önemli 

görmeliyiz. 

 Rabbimizin rızasını kazanmak önemli olursa hayatlarımızda kullara yaklaşmakta da onları 

sevmekte de sorun yaşamayız çünkü Rabbimizin rızasına önem gösterdiğimiz için bu sefer de 

kullara önem göstermemiz gerektiğini anlayarak kulları önemli görmeye başlarız. Kulları da 

hayatlarımızda da ne kadar önemli olursa ki bu önem de Rabbimizin rızası içindir o kadar da 

kullarına yönelik Rabbimizin rızası üzere olan yollarına o kadar çok sevgi beslemeye başlarız. 

Bu gösterdiğimiz sevgi de Rabbimizin rızası içindir ki bu sevgiyi arttırmaları için onların 

ihtiyaçlarına yönelik dua edebiliriz. Rabbimizin rızası olan yollarını sevdiğimiz için de kullarda 

gözümüze batan diğer hususlar da bizi rahatsız etmez, bizde rahatsızlık uyandıracak bir değeri 

de olmaz, kulları sevmede bize sorun teşkil etmez ve bize mâni olmaz, onlara yönelik sevgimiz 

de böylelikle samimi gönülde bir sevgi olur ki bu sevgiyi de kullar gönüllerinde hissederler, 

gönülden Rabbimizin rızası üzere sevildiklerini hissederler ki kullara yönelik kurduğumuz bu 

bağda sevgi bağında Rabbimiz de olur ki esasen hissettikleri Rabbimizin onlara olan 

yaklaşımıdır bizim sevgimizden değil, kendimizde bir şey görmememiz gerekir. Şeytanlar da 

bu yolda sevgi ile bağ kurma yolumuzda devreye girecek ve o kulu da Rabbimizin rızası için 

sevmeye yöneldiğimizde bizi kandırmaya çalışacaklar, o kulu biz gözümüzde ne kadar önemli 

tutmaya çalışırsak da onlar da o kadar değerini düşürmeye çalışacaktır, o kulun hiç 

görmediğimiz kusurları gözlerimize görünmeye başlayacak, farlılıklarımız daha da 

belirginleşmeye başlayacak işte bu süreçte de gördüğümüz tüm kötülükleri ve kusurları 

kendimizden bilerek, kendimizi düzeltmek için Rabbimize sığınmamız, dua etmemiz, kötü ve 

kusurlu yanlarımızla mücadele etmemiz gerekir. Bu gördüğümüz kötülükler ve kusurlar sebebi 

ile kullardan uzaklaşmamamız kullardan nefret etmememiz gerekir. Bize kötülüğümüzü ve 

kusurlarımızı gösteren kullar bizim daha iyi kul olmamız için buradalar biz de onlar için 

buradayız, bizim kötülüklerimiz de onları daha iyi kullar olması için, biz de onların daha iyi 

kullar olmaları için buradayız, birbirimiz için buradayız, birbirimize destek olmak için, 

birbirimizi tamamlamak için, böylelikle birbirimizle de çalışarak gördüğümüz kötülüklerin 

üzerinden aramızda bulunan sevgi bağı ile üstesinden gelmeye çabalıyoruz ki bu bağda olan 

Rabbimizden de bizim yanımızda olan, bize yardımcı olan Rabbimize de dua ederek.  

 Neden evlenemiyorsun çünkü kaderinden sürekli şikâyet ediyorsun, evlensen evlilikten de 

şikâyet edeceksin, eşinden de çocuklarından da şikâyet edeceksin, Rabbimiz bizi bizden iyi 

bilen bizim de daima iyiliğimizi ve güzelliğimizi isteyen. Biz bu halde olursak da sürekli şikâyet 

eden bir halde Rabbimiz de hayatın amacını öğrenmemiz için bizi farklı bir yola yöneltiyor ki 

bize iyiliği bu yönde oluyor, evlilikle değil farklı yollardan ki takdir onundur doğrusunu o bilir. 

Kul sevgisinden Rabbimizi sevmeyi öğrenmemiz gerekiyor, hayatın amacı bu ki bunun için de 



72 

 

insanlara ihtiyacımız var, insanlarla kurmamız gereken sevgi bağına, bu evlilikle eşle de olur 

kimi için evlatla da olur kimi için aile ile kimi için arkadaşlarla farklı farklı yollardan. 

Rabbimizin bize olan yaklaşımını okumayı öğrenmemiz gerekiyor ki bunun için Kur'an-ı Kerim 

var peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. habibi var ki hayatını örnek alarak yaşamamız 

gerekiyor. Kullarla doğru bir sevgi bağı kurduğumuzda da Rabbimizi hissetmeye başlıyoruz. 

İlk olarak kaderimizi kabul etmemiz ve Rabbimizin kollarına kendimizi teslim etmemiz 

gerekiyor, günahlarımızdan af dilememiz, tövbe etmemiz. Bu yükle ayağa kalktığınızda da 

yanınızda  hak yolda olan dostlarımızı bulabiliriz ki Rabbimizden umutlu olmalı dua etmeliyiz. 

İlahi aşk da Rabbimize olan yoğun sevgi duymak demek, bu süreç de gelip geçici çünkü bu 

yükü kaldıramayız. Rabbimizden başka bir şey düşünememek ki aşkı belirli bir zaman 

aralığında yaşanan yoğun bir sevgiyi ifade eder. Bu yoğun sevgiden sonra aşktan sonra da sevgi 

devam edebilir. Tekrar âşık olmak için de tekrar yoğun bir sevgi duymamız gerekir bu sefer bu 

ilk duyduğumuz aşktan daha yoğun bir sevgi. Rabbimize yönelik sevgimizde de âşık olan kullar 

olabilir, bu aşk hali ile yaşayamayız, bir insana karşı duyduğumuz yoğun aşk sonucunda bile 

onu aklımızdan biran olsun çıkaramıyoruz, kullar da bu yönde Rabbimize sevgi yolunda 

yaşarlar ve bu gerçek bir aşk olduğunda da Rabbimiz lütfederse, ikram ederse takdir ederse 

gidip dönüş yapabiliriz veya takdiridir ki şayet gidip dönüş yapamazsak da mecnunluk kendisini 

gösterir bunu kaldıramadığı için kullar. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 

 

15 

Tellere Takılan Uçurtmalar 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi kavimlere ayırana hamd olsun, bizi yolunda birleştiren kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar ayrı gayrı bilir mi?  

 

 Uçurtmalar dünyanın her yerinde farklı renklerle, özellikle çocukların ellerde gökyüzüne renk 

katıyorlar. Dünyamızı biraz olsun güzelleştirmek adına ellerindeki uçurtmaları özgürce 

gökyüzüne savuruyorlar. En masum, en ulaşılabilir, en zevkli oyuncaklardan biri olan 

uçurtmaları günümüzde bazı bölgelerde uçurmak imkansıza yakın, hele ki bir çocuğun o 

ortamda uçurtma uçurması. Durum böyle olunca insanlar da o bölgelerden uzaklaşmaya 

başlıyor ve göç ediyorlar. Sığındıkları yerlerde de uçurtma uçurma imkanlarını bulamıyorlar. 

Mültecilik de buradan geliyor ve uçurtma uçurmak önceliklerinden biri değil; hayatta kalmak, 

savaşmak istememek en büyük istekleri. Uçurma uçuracak enerjileri yok, arkadaşları yok, 

akrabaları yok, belki aileleri bile yok. Bunun haricinde göç ettikleri yerlerde, organlarını almak 

isteyen, onları pazarlamak isteyen, onları evlatlık olarak satmak isteyenler daha birçok 

kötülükler, kötü kan taşıyan insanların musallat olduğu mülteciler. Bulundukları bölgelerden 

dışlayanlar, okullarda aynı sıraların paylaşılmasını desteklemeyenler, evlerini, iş yerlerini 

taşlayanlar, sokak ortasında linç girişiminde bulunanlar, taciz, tecavüz etme girişiminde 

bulunanlar, bunu destekleyenler ve bu kötü kan taşıyanların yaptıkları eylemleri destekleyenler 

ve bu eylemleri gerçekleştirenler var. Bir de savaşlar çıkartanlar ve bu savaşın sürdürülmesini 

destekleyenler kötü kan taşıyanlar var.  

 

 Mültecilik günümüzde bütün Dünya’da hoş karşılanmıyor. Rahatsız olduğumuz hususlar 

olabilir lakin bu hususlardan dolayı suçlayacağımız kimseler mülteciler olmamalı, nefret 

edeceğimiz şeyler bu hususlar olmalı ki mültecilere bu nefreti yöneltmememiz gerekir, bu nefret 

ettiğimiz hususlarla mücadele etmemiz, bu hususlara çözüm arayışında olmamız gerekir. Bizim 

de birer yolcu olduğumuzu, bu topraklardan gelip gideceğimizi unutmamamız, yolda 

misafirperverliğimizi elimizden geldiği kadar göstermemiz gerekiyor. Bize ihtiyacımız dışında 

her ne lütfedildiyse ki ihtiyacımız olanı dahi ihsan etmek, ihtiyacı olanlara vermek de var ki ilk 

olarak en güzel şekilde ihtiyaçları olan kullarla paylaşarak, birbirimizi tamamlamayı 

öğrenmemiz gerekiyor. Kaynaklarımız paylaşmamız, yaşam alanımızı paylaşmamız, 

hayatımızı paylaşmamız, sevgiyle kullara yaklaşmamız gerekiyor, bizlerden daha zor durumda 

olan insanlarla, onları almaya ihtiyacı var bizim de vermeye, birbirimizi tamamlamaya 

ihtiyacımız var. 

 Kurtuluşumuzu sağlayacak, içimizdeki iyiliği, samimiyeti, hoşgörümüzü tekrar ilan etme 

fırsatını bulabileceğimiz bir fırsatımız var, çeşitli kötü ve cahilce algılarla içimizdeki kötü olan 

tarafı ön plana çıkartıp ifşa ediyoruz bu da daha çok kötülük getiriyor, aşılması gereken daha 



74 

 

çok sorunları. Onların geldikleri şehirleri bombalayanlardan bir farkımız olmalı, uçurtmalarını 

parçalayanlardan, bunu destekleyip göz yumanlardan. Bizlerin de özünde nasıl insanlar 

olduğunu gözler önüne seren bir durum. Mültecilik bir insanlık sınavı ise geçmemiz için daha 

çok mücadele etmemiz, engeller aşmamız gerekiyor ki Rabbimizden bu konuda da yardım 

dilemeliyiz her konuda yardım dilememiz gerektiği gibi. 

 Günümüzde mültecilerle gelen süreçte yaşananları anlatmamız, bilinç ve farkındalık 

oluşturmamız gerekiyor. Çocukların seks turizminde kullanıldığı, muta nikahlarıyla 

pazarlandığı, ikinci, üçüncü ve dördüncü eş olarak satıldığı, cinsel içerikli videolarda 

kullanıldığı, mafyalar aracılığı ile yurt dışına satıldıkları, ucuz iş gücü olarak çalıştırıldıkları. 

Bu olayların yaşandığı yer Anadolu. Bu kansızlar, kötü kan taşıyanlar, bunları gerçekleştirenler 

aramızda yaşıyorlar. Verilerle anlamlandırmak, ispatlamak bu bölümde kifayetsiz kalacaktır 

çünkü verilerin kaynağı on binlerce çocuğun olduğu ve yapılan araştırmaların sadece gün 

yüzüne çıkan bulgular olarak düşündüğümüzde ortaya çıkmayan yüzdelik dilimde neler 

yaşandığını ve halen neler yaşanabiliyor olduğunu tam olarak kestiremiyoruz. Tayland’ın 

günümüzde çocuk seks turizminin başkenti olmasının yanında Avrupa’ya uzaklığı da 

mültecilerle birlikte İstanbul’u daha ön plana çıkarttığını söyleyebiliriz. Bu kötü kan taşıyanlara 

karşı da mücadele içerisinde olanların yetersizliği ve insanlık görevi olarak toplumun da kitlesel 

olarak dünyanın da bu konuda mücadele içinde olmaması. Mültecilere bakış açımız ne olursa 

olsun ülkemizde yaşanan sıkıntıların kaynağını sadece mültecilerin gelişiyle görmek bizleri en 

az bu kansızlıkları işleyenler kadar suçlu duruma getirecektir. Mültecilerin gelişiyle ve 

öncesinde yaşanan bu kansızlıklara karşı mültecilerle hareket etmek ve hiç olmadığı kadar da 

onları koruyup kollamak zorundayız. Bizler mültecilere karşı nefret dilimizi yükselttikçe bu 

kansızlar daha da güçleniyorlar ve yaptıkları işlerde destek buluyorlar. Eğitime ihtiyacı olan 

Anadolu’dan daha çok mültecilere öncelik vermek durumundayız, daha iyi bir Anadolu ve 

Dünya için. 

 Doğu Türkistan’da Bosna’da Irak’ta, Afganistan’da Yemen’de Suriye’de daha birçok ülkede 

savaşlarda silinmeyecek yaralar bırakan kötü kan taşıyanların uşakları kendilerince adalet 

dağıtmaya devam ediyor. Arkalarında bıraktıkları ise babasız, annesiz çocuklar, öldürülen 

milyonlarca insanlar. Milyonlarca mülteciler. Tahrip edilen doğa, tarihi eserler, tahrip edilen 

kültür, sömürülmüş bir toprak bırakıp gidiyorlar. Sınırlarımızla komşuluk içerisinde olduğumuz 

tarihler boyunca aynı coğrafyayı paylaştığımız ülkelerle gelecekte de beraber olacağız. 

Komşularımızla aramız ne kadar iyi olursa o kadar da biz de iyi oluruz bir ev gibi düşünebiliriz 

ülkemizi. Şayet bizler komşularımızla iyi anlaşmazsak, sevgiyle bir arada yaşamayı 

öğrenemezsek, komşuluk ilişkilerimizde olduğu gibi nefretle, şiddetle bağ kurmaya başlarız. 

Mücadelemiz kötü kan taşıyanların geleceğimizi de coğrafyamızı da keyfe keder farklı 

coğrafyalarında işgal edilmesinin, sömürülmesinin önüne geçmek olmalı. İlk olarak 

kendimizden başlayarak maneviyat çalışması ile ardından ailemizle, komşularımızla, 

akrabalarımızla, arkadaşlarımızla. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 



75 

 

16 

Samimiyet 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Dualarımızı işitene hamd olsun, hürmetine istediğimiz kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar birbirine destek olmaktan kaçar mı? 

 

 Reklam panoları her tarafta, reklamlar televizyonda, internette, sosyal medyada, caddelerde, 

yürüdüğümüz sokaklarda, telefonlarımızda hayatlarımızda her yerde. Vaktimizi ve enerjimizi 

alıyorlar. Her tarafımız yazılarla, simgelerle ve imgelerle işgal edilmiş durumda. Hayatlarımızı, 

zihinlerimizi sadeleştirmek için reklam panosu gibi giyinmeyerek bireysel olarak bir mücadele 

içinde olarak ilk adımı atabiliriz. Zihinlerimiz bombardıman altında. Sürekli meşgul 

hissediyoruz hayatlarımızda, zihnimiz sürekli meşgul tutuluyor, kendimizi yorgun 

hissediyoruz, unutkan olmaya başlıyoruz. Sokaktan gelen yemek kokuları, sokaklardan gelen 

müzik sesleri, sokaklardan gelen kavga ve gürültü sesleri, arabaların kornaları, motorların 

sesleri gece gündüz devam ediyor. Zihnimizi korumamız gerekiyor, zihnimizi sürekli ele 

geçirmek için yarış halindeler, Rabbimize sığınmamız gerekiyor, dua etmemiz, zihnimizi 

boşaltacak faaliyetlere yönelmemiz, maneviyat çalışmamız, hak yolda olan dostlarımızın 

arasında bulunmamız gerekiyor. Reklam panolarının gücü de onları hayatlarımızda ne kadar 

yansıttığımız ile doğru orantılı. Reklam veren sektörlerin hayatlarımızda yaşattıkları tahribat. 

Bu gücü elde etmek ve sürdürmek için de daha çok sömürdükleri bir dünyadayız. Kendilerine 

güvenip, sempati beslememiz için sarf ettikleri kaynaklarla zihinlerimizi istedikleri gibi çeşitli 

yöntemlerle sömürerek daha da güçleniyorlar. Yaptıkları işleri geliştirmelerinde de en büyük 

kaynakları ise insanların kendilerine besledikleri olumlu tavır. Bunun sonucunda da dünyayı 

kendi arka bahçeleri gibi kullanan şirketlerin hayatlara yaşattıkları ise asgari ücretten öte ucuz 

iş gücü sağlayan ülkeleri sömürmek, çocuk işçiler çalıştırmak, doğayı katletmelerinden ülkeleri 

köleleştirmelerine kadar giden bir zincir. Bütün yolları, caddeleri en önemlisi de zihinlerimizi 

sömüren, bizleri köleleştiren, sömürge mümessilleri geleceğimizi de adeta günümüzü 

sömürdükleri gibi sömürüyorlar. 

 

 Sosyal medyada, her yerde samimiyetten veya güven hissettirilmesi adına yapılan yardımların 

paylaşılması toplum üzerinde yanlış algıları da oluşturduğunu söyleyebiliriz. Bu imgelerin 

topluma yansımalarına değinecek olursak; zaten bu iş için koşturanlar var, biz bu işleri onlara 

havale edelim düşüncesi, toplum genelinde yardıma ihtiyacı olanlara karşı toplumun kendini 

sessizleştirilmesi şeklinde tezahür ediyor ki bunu dünyada yardımlaşma ve dayanışma 

konusunda en son sıraları paylaştığımız gerçeğiyle destekleyebiliriz. Yardım etmek isteyip 

edemeyen, güvenemeyen, paylaşmayı bilmeyen, yapılan yardımları görünce kendini geriye 

çekenler çünkü birilerinin özellikle de devletin herkesle ilgileniyor algısının medya ve özellikle 

de sosyal medya vasıtası ile tüm Anadolu’da zannedildiğini söyleyebiliriz. Özellikle çocukların 

eğitim masrafları ki kitaplarından ders çalışacak masaya olan ihtiyacına, okulda giyeceği 



76 

 

kıyafetlerden, harçlığına, babasının hastalığının, annesinin psikolojisinin, kardeşlerinin bin bir 

türlü sıkıntısının, evinin soğukluğunun, sevgiye, ilgiye ve alakaya aç uyuduğu geceler, birçok 

sorundan bahsedebiliriz. Sadece çocukların değil gençlerin, yaşlıların, kadınların, engellilerin, 

eşlerin, bu görünen sorunların kimler tarafından giderilmesi gerektiğini, toplumun nasıl bir 

vazifesinin olduğunu, devletin sosyal politikalarla nasıl hareket etmesi gerektiğini Anadolu 

olarak halen tam olarak idrak edemediğimizi söyleyebiliriz. Toplum olarak nasıl birbirimizin 

eksiklerini tamamlayabiliriz, birbirimizin yarasına merhem olabiliriz bunu bilmiyoruz. Bunu 

bilmek için de evlatlarımızdan, ailelerimize, akrabalarımızdan komşularımıza tüm çevremize 

karşı bir sevgi bağımızın olması ve bu sevgi bağı ile gönülden karşımızdakini hissederek 

ihtiyaçlarına yönelik hareket etmemiz gerekiyor ki bu da ancak maneviyat çalışması ile 

mümkün.    

 Toplumun tamamının vicdanını susturduğu vatan haini olarak yargılananların geride 

bıraktıklarına gelecek olursak da babasının veya annesinin işlediği bir suçu daha 

anlayamayacak yaşta, öğretmenleri ve idare tarafından bile itilip kakılan, arkadaşları tarafından 

dışlanan, sokaklarda başka çocuklarla oyun oynanmasının tehlikeli olduğu düşünülen çocuklar. 

Gittikleri her yerden dışlanan bu insanlar ve çocukları, ailesinden, kendi annesinden 

babasından, kardeşlerinden. Gazze’de ağlayan bebeklerin sesleri ile hapishanelerimizde 

ağlayan bebeklerin sesleri arasında ne fark var, Gazze’de ölen bebeklerle, çocuklarla, 

mültecilerin, sığınmacıların, ülkemizde kıyıya vuran bebeklerin o bebeklerden o çocuklardan 

ne farkı var ki onlara göz yaşı dökerken el uzatamamaktan dolayı yakınırken, komşunuzun 

sesine ise kulak tıkıyorsunuz.  

 Yolda gördüğümüz dilenciler, kendilerine sırf acımamız için şekilden şekle girmeleri, duygu 

sömürüsünü profesyonel bir şekilde yapmaları. Sokakta dilenme işi profesyonel bir iştir ve çoğu 

işten karlı da bir iştir. Dilenmekten başka yolu kalmayan insanlarda bu profesyoneller 

tarafından mağdur ediliyor. Diğer boyutu ise verilen bağışın nereye gittiğini bilememek, 

sokaklardaki çocukların yalın ayakla oradan oraya koşuşturmalarını izleyip herhangi bir şey 

yapamamak. Yardım edildiğinde de o paranın hangi ihtiyaçlara nereye gideceğini bilmemek. 

Kendileri aslında bulundukları zor durumlardan bizleri daha fazla zor durumda bırakıyorlar, 

daha fazla zarar veriyorlar. Küçük bir çocuğu, engelliyi, kadını, yaşlıyı, genci, erkeği bir kulu 

görüp de bir şey yapamama çaresizliği hissetmek acıların en büyüğünü hissetmemize neden 

oluyor. Diğer yandan bu profesyonellere para verdiğimizde, bir yardımda bulunduğumuzda, 

gerçekten ihtiyaç sahiplerine karşı kendimizi de sessizleştiriyoruz bunun sebebi de yanlış 

kişilere ihsan etmemiz neticesinde artık gerçek ihtiyaç sahiplerinin ihtiyaçlarını görmezden 

geliyoruz, yaptığımız yardımın takip edilememesinin yanında gerçekten ihtiyaç sahiplerine 

ihtiyaçları doğrultusunda yardım etmemiz daha erdemli bir davranış olarak yorumlanabilir. 

Aynı şekilde de camilerden toplanan paralar bizi nasıl sessizliğe itiyor buna bakmalı, her hafta 

Cuma namazının ardından Anadolu’daki her camiden para toplanıyor, para toplama usulü 

olarak cami çıkışında koyulan kutulara para atarak gerçekleşiyor. İlk atılan paradan son atılan 

paraya kadar geçen süreçte, para atsın veya atmasın herkesin kulağı ve gözü orada oluyor, 

bunun ne gibi sakıncası olabilir ki bağış kültürünün kilitlenmesi şeklinde ortaya çıkıyor olabilir 

çünkü ülkemizde camilere yapılan bağışlarla kendimizi sessizleştiriyoruz, etrafımıza karşı 

olması gereken duyarlılığımızı sessizleştiriyoruz. Belki bu işin içinde olanlar ya da buna karşı 

çıkanlar zaten çok az paranın toplandığından şikayetçi olabilir. Daha çok toplansın, en çok 



77 

 

camilerimiz için toplansın, camiden çıktıktan sonra mahallesindeki yetim çocukları, karnı aç 

ders çalışan öğrenciyi, çocuklarını doyuramayan anneleri de unutmasınlar, haftalık bağış kotası 

olarak kendilerine sadece camiyi görmesinler. Camiler insanların bağış yapma arzusunu 

köreltmeden, insanların camiye gelmesini ve günün kutsallığından istifade ederek para 

toplamamalı. Sosyal medyada veya sanal ortamda herhangi bir platformda yapılan çağrılardan 

ihtiyacı olmadığı halde menfaat elde eden kişilerin davranışlarını da modern dilencilik şeklinde 

tanımlayabiliriz. Duygu sömürüsü ile destek bekleyenler ve desteğinizle daha fazla kitlelere 

ulaşma amacı güdenler, karşımıza çıktığında yardım etmediğimiz takdirde kendimizi kötü 

hissettiğimiz, insanlığımızı sorgulayacak boyutlarda içerik barındıran paylaşımlar. Es 

geçtiğimiz takdirde de adeta vicdanımızın yaralanması, duyarsız kaldığımızda acı hissetmemiz. 

Dilenciliğin gelişimi günümüzde farklı şekillerde tezahür edebiliyor ve karşılaşma sıklığımız 

da sokak köşelerinden öte hayatlarımızın merkezine yerleşmeleri şeklinde olabiliyor. Ayrıca 

sanal ortamda yapılan çağrıların birçok insana ulaşması da büyük sessizlikleri de beraberinde 

getiriyor. Bunlardan biri sahipsiz hayvanları sahiplendirme girişimleri. Sokak hayvanlarına 

veya diğer hayvanlara karşı bir bilinç oluşturmada çok önemli bir girişim olsa da yapılan 

çağrıların sonuca ulaşması adına üzerimize düşen sorumluluğu da sadece bir tuşa basarak daha 

çok kişiye duyurmak ve sorumluluğumuzu da birbirimize paylaşarak kendimizi susturmak, 

üzerimize düşen görevimizi yaptığımız algısına kapılmak şeklinde değerlendirebiliriz. Sahipsiz 

hayvanlara karşı beslediğimiz duyarlılığı tüm insanlara sahip çıkacak boyutlara ulaştırırsak 

sahipsiz hayvanların da hayatlarımızda kalmayacağına şahit olabiliriz. Sanal ortamlarda yapılan 

diğer bir yardım çağrısı ise kan ihtiyacı ile alakalı olanlar. Kan ihtiyacını giderebilecek bir 

sistemimizin olmaması, bu çağrılarda neden sessizliğe bürüdüğümüz konusunda da 

yolsuzluklar başı çekiyor. Her ne kadar gerçekten büyük ihtiyaç anlarında paylaşılıyor olsa da 

insanları kan bağışlarına da bir o kadar sessizleştirdiğinden bahsedebiliriz, bunun yerine her 

yerde gönüllü veri tabanı oluşturarak ihtiyaç anında en yakın gönüllülere bildirerek bu çığlıkları 

ortadan kaldırabiliriz, bir insanın her insanda bulunan ve verdikçe de yenilenebilir bir şey 

karşısında bu kadar çaresizce yardım istemesi en büyük ayıbımız olarak değerlendirilebilir. 

Sosyal medyada iş, kadro, atama, her türlü istek ve arzu için yardım çığlıklarına başvuruyoruz. 

Sesimizi iletmek, sorularımıza ve sorunlarımıza cevaplar bulmak her ne kadar mümkün gibi 

görünüyor olsa da bir o kadar bu isteklerimizin ve arzularımızın görmezden gelindiğine şahit 

oluyoruz. İsteyeceğimiz şeylerin gerçekleşmesi için atılacak adımları görmezden geliyoruz. Bu 

adımların atılmasını istemektense sihirli bir değnekle tüm isteklerimizin yerine getirilmesini 

adeta ekranlarda bekliyoruz. Bir dizi güzel adımların atılmasını tüm Anadolu için isteyenlere 

karşı da sessizliğe bürünüyoruz. Kaybeden ise Anadolu oluyor. Diğer bir hususta Anadolu’da 

yaşayan insanların kötü yaşam tarzına ve yardım çağrılarına destek oluyoruz. Daha çok 

duyulması için görevlileri o alanlarda faaliyet gösteren kurum ve kuruluşları, vakıfları ve 

dernekleri göreve davet ediyoruz. Yardıma ihtiyacı olan ve sesini duyurmaktan çekinen insanlar 

ise sessizliğe gömülüyor, istemekten utanıyor ve çekiniyor. Daha çok kurum ve kuruluşa 

insanların sessiz çığlıklarına koşacak insanlara ihtiyacımız olduğunu göremememizi sağlıyor 

çünkü o alanlarda faaliyet gösteren kurum ve kuruluşlarımız var, gönüllü topluluklarımız var ki 

bu topluluklarında gönüllüleri var. Sonucunda yardıma koşmuyoruz, koşturmalarını sağlıyoruz.   

  



78 

 

 Üniversite öğrenimi ve askerlik hizmeti için başka bölgelere misafirliğe giden insanlarımızın 

Anadolu coğrafyasında gittikleri yerlerde el üstünde tutularak, o bölge halkının 

misafirperverliğini göstermesi gerekirken paranın esiri olarak bu misafirliği bir kazanç olarak 

görmeleri. Bir üniversite öğrencisinin veya askerin dilendiğine şahit olmayışımız onların da 

bulundukları toplumdan belirli şeyleri istemediği ve beklemediğini göstermez. Gittikleri 

yerlerde misafirperverlikten uzak karşılanmaları, bir kazanç kapısı olarak muamele görmeleri 

de tüm Anadolu’nun büyük bir ayıbıdır. Esnafların tutumundan, ev sahiplerine kadar oysa 

sömürülmekten öte desteklenmeleri gerekirken, bu halde olmamız da Anadolu için çok büyük 

iyilik ve güzellikleri de beraber getireceğini görmüyoruz. Misafirlerimize kültürümüzü, 

samimiyetimizi, ahlakımızı yansıtmamız gerekirken hatta yöresel lezzetlerimize kadar 

ikramlarda bulunmamız gerekirken bizlere yakışmayan bir şekilde davranıyoruz. İnsanların 

karşılıklı dayanışma içerisinde olduğu, herkesin gözetildiği, kendini sessizleştirmediği, kendini 

düşünmediği, kendini duyarsızlaştırmadığı bir toplum yolunda olmak için maneviyat çalışması 

içinde olmamız gerekiyor, çalışarak, araştırarak, öğrenerek, öğreterek, yaşayarak ve yaşatarak, 

örnek bir Müslüman olarak Rabbimizin rızası yolunda yarış içinde bir hayatla. Gönüllük, 

derslerde öğretilmiyor, sokaklarda hiç yok, kimsenin de böyle bir derdi yok. Dünya 

gönüllülüğün zenginliğini fark etmiş olacak ki gerek sivil toplum kuruluşları sayılarıyla gerek 

boş zamanların etkili bir şekilde insanlığın gelişimi için değerlendirmeleriyle, en 

önemlilerinden biri de ekmeğini paylaşmanın lezzetini kavramış olup hayatlarına tatbik 

etmeleriyle. Bizlerse hala açız, mala, paraya, makam ve mevki elde etmeye, yetimin hakkını 

yemeye, evlere, arabalara, türlü türlü mal ve mülke türlü türlü zenginliklere. Bir türlü kendimizi 

doyuramadığımızı ve paylaşmayı hayatlarımıza yansıtamadığımızı söyleyebiliriz. Ülkemizin 

gönüllü faaliyetlere bakışı maalesef yetersiz, sivil toplum kuruluşlarına yapılan bağışlar 

yetersiz, gönüllülük için harcanan zaman yetersiz, tanımadığımız kişilere yardım etme 

alışkanlığımız yok, gönüllülüğün kişiye ve topluma çok büyük katkıları olduğu bir gerçek ki bu 

konuda insanlığımız ve toplumumuz can çekişiyor. Geleceğimize ve çocuklarımıza daha güzel 

bir dünya bırakmayı amaçlamamız, toplumsal olarak eksik ve yetersiz hissettiğimiz her konuda 

adımlar atmamız gerekiyor. Yerde bizim cahilliğimizden dolayı, girdiğimiz günahlardan dolayı 

ortaya çıkan ağır bir yük var ve bu yükü alıp omzumuza atmaya gayret etmemiz gerekiyor, 

Rabbimizden bu konuda yardım istememiz gerekiyor, dua ederek, Rabbimize sığınarak, 

Rabbimizden güç ve kuvvet isteyerek bu yükü sırtımıza almamız gerekiyor ki bu da başta tövbe 

etmemiz, Rabbimizden af dilememiz demek, sırtımıza aldıktan sonra da tekrar yardım 

dilememiz gerekiyor Rabbimizden, hak yolda olan dostlarımıza ihtiyacımız var. Hayır 

konuşmamız gerekiyor yoksa da susmamız çünkü cahilce konuştuğumuzda cahilce işler 

peşinde koştuğumuzda bu sosyal medyada paylaştığımız bir gönderiden, karşımızdaki kula 

karşı yanlış bir şekilde yaklaşmamıza kötü bir söz söylememize değin. Etrafa ne kadar kötülük 

saçarsak o kadar da kötülüklerle yüzleşmemiz, o kötülüklere karşı da mücadele etmemiz 

gerekiyor. Bir fabrikada çalışan işçiler olduğumuzu düşünelim, işçiler sürekli olarak fabrikada 

yangın çıkartırsa, fabrikanın çarklarına zarar verirse bundan tüm fabrika da zarar görür tüm 

işçiler de elimizden geldiği kadar iyilikler ve güzellikler yolunda koşturmamız gerekiyor. 

Yatmadan önce insanlığın iyiliği için iyi niyetlerle kurulan hayaller bile tek başına insanlığı 

harekete geçirmeyi başlatabilir tüm dünyada Rabbimizin lütfuyla, takdir ederse ki sadece 

Rabbimize güvenmemiz gerekiyor, ondan istememiz, duamız da bu yönde olmalı, umudumuz 

da olmalı Rabbimizden. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 



79 

 

17 

Öz 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Bize kötülüğümüzü gösterene hamd olsun bize en iyi örnek olan kulunun üzerine de selamı.  

 

 Hak yolda olanlar kendinden kaçar mı? 

 

 İnsanlara saygılı olmak, insanları ve doğayı sevmek, iyi üniversitelerde ve bölümlerde okumak, 

iyi bir meslek sahibi olmak, iyi işlerde çalışmak, alın teri ile çalışıp alın terimizin karşılığını da 

almak, iyi bir eşle evlenmek, iyi çocuklar yetiştirmek, hepsi büyük bir emek gerektiriyor. 

Günümüzde ise bu emeklerin bir karşılığını göremiyoruz. İstemediğimiz bölümleri okuyup, 

istemediğimiz işlerde çalışıyoruz. Saygı ve sevgi hayatımızın merkezinden hızla uzaklaşıyor. 

Sevgi, samimiyet ve güven temelleri ortadan kalkıyor. Samimiyet göremiyoruz hayatlarımızda. 

Para kazanmayı, makam ve mevki elde etmeyi, akademik başarıyı, cinselliği, türlü türlü 

dünyevi arzuları hayatımızın merkezine koyup her defasında da ihtiyaçlarımızın fazlasına sahip 

olmak için hayaller kurup, bu uğurda yaşayarak o hayalleri gerçekleştirmeye çalışıyoruz, bu 

yolda da hayatımız gelip geçiyor, sonuca bakarsak elimizde kalansa bir hiç. İlişkilerimizde hep 

çıkar üzerine kurulu olmaya başlıyor, hayatlarımızdan da çevremiz silinip gitmeye başlıyor, 

akrabalarımız, en yakın arkadaşlarımız. Yolunda gitmeyen bazı şeyler olduğunu görüyoruz. 

Herkes farkında bazı şeylerin değişmesi gerektiğinin. Kalbimizi ısıtan enstantane olaylar 

sıradan olması gerekirken çok büyük anlamlar atfediyoruz; insanlık ölmemiş sözünü 

iliştiriyoruz ardından, görmek istediğimiz belki de hayatımızın merkezine oturtmamız gereken 

yaşantıyı bu şekilde tanımlıyoruz. Gelecekte bizleri nelerin beklediğinden öte neleri 

gerçekleştiremeyeceğimizin de farkında olmamız, planlama yaparken bu gerçekleri de 

görmemizin gerekliliği. Mezarında çürüyüp giden insan, et ve kemik parçasından öte bir 

yaratılışla, bizleri büyük bir amaçla yaratan, bizlere hayat lütfeden Rabbimiz ki bu hayatı 

görmek için de maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor ve bu da Rabbimiz dilerse 

mümkün, o lütfederse, o takdir ederse. 

 Yaya geçidi yerine alternatif sunmamız gerekiyor. Güvenli geçit veya bölge belki farklı bir 

isimle çağrışım yapacak şekilde tekrar değerlendirmeliyiz. Neden bu tarz bir girişimde 

bulunmamız gerektiğini anlamlandıramayanlar için herhangi bir yaya geçidinden geçmeye 

davet edebiliriz, daha kullanma fırsatı bulamayanlar için de üstünden geçerken ölmemeniz için 

tasarlanan bir yolda ölme ihtimalinizin bir hayli fazla olduğu yollar olarak tanımlayabiliriz. 

Günümüzde bazı oturmayan olguların yerlerine yenilerini daha canlı ve sağlam temellerle 

oturtmak durumundayız, daha saygılı, daha huzurlu ve mutlu yaşamak için. Trafikte yaşanan 

kazaların büyük bir oranı da sürücü kusurundan, yaşanan kazaların yanında bir de son anda 

ölümden döndüğümüz olayları da katarsak trafikte kendimize ve başkalarına göstermemiz 

gereken saygıyı göstermediğimizi söyleyebiliriz. Trafiğin bizleri istediğimiz yere 

götürmesinden öte ölüme giden bir yol gibi hayatlarımızın merkezinde yer aldığını 



80 

 

söyleyebiliriz. Arabaların birbirini taciz etmesi, sürücülerin insanları taciz etmesi ki özellikle 

bisiklet ve motosiklet kullananlara karşı yapılan özel tacizlere karşı geleceğimize güvenle 

yürüyebilmemiz için ilk olarak kendimizi düzeltmeye gayret etmeliyiz. Anadolu bizim başka 

bir ülkemiz yok, sahip çıkmamız ve gelecek nesillerimizi de güven altına almamız gerekiyor. 

Günümüzde düz yolda karşıdan karşıya geçerken tereddüt ediyoruz acaba karşıdan gelen araba 

hızlanarak bizim üstümüzden geçer mi, araçlar için kırmızı ışık yandığında yayalar için yeşil 

yandığında acaba karşıdan gelen araç üstümüzden geçer mi, araba kullanırken yaya geçidinde 

yavaşlarsam arkamdan gelen araç bana çarpar mı gibi birçok problemle boğuşuyoruz. Bu 

konulara eğilmemiz gerekirken ehliyet sınavında en çok problem yaşadığımız sorunu park etme 

konusunda yaşıyoruz, eğitimlerimizde de buna ağırlık veriyoruz. Park etmekten daha mühim 

ve önemli meselelerimiz var. Kaldırımda yürürken bile ezilme ihtimalinden hareketle 

tehlikelere karşı doğru bir mücadele içinde olmak için ya akıllı araçları ve yolları bekleyeceğiz 

ya da aklımızı kullanıp ilk kendimizden başlayarak, kendimizi değiştirerek akıllı nesiller 

yetiştirmeye gayret edeceğiz. Aklını kullanan akıllı nesiller yetiştirip, trafikte nasıl araç 

kullanması gerektiğini öğretmekte çok zahmetli bir iş olacağından, akıllı yol ve araçları 

beklerken hayatta kalmaya çalışırsak iyi olur.  

 Uzun bir süredir karanlık bir eğitim ve öğretim dönemi içindeyiz. Karanlıkta yetişenler de 

içeriye en ufak bir ışık girmesinden rahatsız oluyorlar, karanlık gözlerini iyice köreltmiş. 

İlkokuldan itibaren seviye atlaya atlaya eğitim öğretimin içini, dışını, her yerini kapsayan, bir 

değerlendirme ölçütü olarak hayatlarımızda yer eden kabuslarımız, stres kaynağı sınavlar. 

Gelecekte gözetmensiz bir sınavda, kimsenin kimseye karışmadığı, herkesin bildiğini aktardığı 

salt bilgiden öte yorumlayıcı sınavlar. Kimsenin kimseyi rahatsız etmediği, saygı duyduğu, bir 

haksızlığın söz konusu olmadığı, kimsenin hakkının yenilmediği bir sınav sistemi, insanın 

emeğine verdiğimiz değeri ve güveni göstereceğimiz sınavlar hayatlarımızda yer almalı. Bunu 

başarmak için de ailelerin de öğretmenlerin de toplumun da çocuklar üzerine örnek bir hayat 

yaşamaları gerekiyor. En güzel örnek hayat da ancak maneviyat çalışmasında edinilebilir 

Rabbimizin rızası yolundaki Rabbimiz lütfederse takdiri bu yöndeyse. Öğrenciler arasında 

yarıştan ziyade bir bütünlük hissiyatını sevgi bağı ile kurarak. Birbirimizi bu sistemde 

tamamladığımızı anlatarak.    

 

 Hırsızlık ve kopya çekme davranışını aynı cümlede kullanmaktan dahi kaçınmamız gerekiyor. 

Diğer yandan da kopya çekme davranışına öğrencileri sevk edecek tarzda bir sınav sisteminden 

de acilen uzaklaşmamız gerekiyor. Öğrenci kopya çekerek kimsenin hakkına girmeden sadece 

dersi geçme amacı taşıyorsa ve aldığı notta diğer öğrenci notlarını etkilemiyorsa, gelecekte de 

kimsenin kul hakkına girmeyeceği konusunda da bir kaygı ortada yoksa bu öğrenciye hırsız 

diyemeyiz, burada öğrenci aşırıya gidip çok yüksek not alarak diğer öğrencilerin de 

başarılarının önüne geçme konusunda onların da çalışmalarını gözeterek, diğer öğrencilerin de 

hukukunu gözeterek kendisini kısıtlamalı ve geçecek kadar sınırda olacak şekilde kopya 

çekmeli şayet kopya çekmeden o dersi geçemeyecek bir durumdaysa. Esas hırsız ve kötü olan 

kimseler çoğu zaman eğitimciler oluyor ki öğrenciye doğru bir şekilde yaklaşmayarak, 

öğrencinin iyi bir eğitim almasını sağlama konusunda kendisini sorumlu hissetmeyerek, tüm bu 

derslerle öğrencilerin zamanını çalarak, öğrencilerin dersi geçmek için harcadığı standart emeği 

doğru bir şekilde ölçemeyerek, öğrencinin ulaştığı standardı yeterli görmeyerek, bu ders için 



81 

 

devletin ve özellikle de öğrencinin ailesinin harcamış olduğu maddi yükü göz ardı ederek, adeta 

öğrencilerin hayatlarını çalabiliyorlar. Bu husus elbette eğiticiden eğiticiye ve öğrenciden 

öğrenciye de farklılıklar gösterebilir. Herkesin iyi bir eğitim alma hakkı var lakin kimseyi 

eğitim almak için zorlamamız gerekiyor. Eğiticilere düşen de en iyi şekilde elinden en iyi gelen 

neyse onu ortaya koyması gerekiyor. İnsanların geleceğini ilgilendiren misal kamu sınavları 

olsun işin içine kul hakkı girdiğinden işlerin rengi de değişmeye başlıyor ki burada diğer 

öğrencilerin hakkına girilmesi söz konusu olduğundan kopya çekmek bir hırsızlık olarak 

değerlendirilmelidir ve buna da kopya denmemelidir. Hırsızlığın hayatımızda kötülüğünün ne 

boyutta olduğunu bir adamı öldürmekle eş değer olduğunu çünkü birini öldürmek o kimsenin 

hayatını çalmak olduğu, bir hırsız kendisine ait olmayan şeyleri çaldığı, kimsenin evinde bir 

hırsızla karşılaşmak istemeyeceğini, bir hırsızla aynı ortamı paylaşmak istemeyeceğini daha 

çocukluk sıralarında anlatılması gerekiyor. Aynı şekilde öğrenci standardı sağlayamadığı 

zamanda, anlayamadığı dersi de geçmesini sağlamak da kul hakkıdır, kopya çekmesine 

öğrencinin göz yumulması da bir hırsızlıktır, misal olarak mühendislik fakültesinde bir ders 

olsun, bir mühendisin iyi bir şekilde öğrenmesi gereken bir ders bu ders öğrenilmeden 

geçildiğinde inşa edilecek binaları da etkileyecektir, olumsuz bir şekilde etkileyecektir. 

 İki sınıf düşünelim, bir sınıfta sevgi bağı ile tüm öğrenciler birlik içinde diğer sınıfta da 

gruplaşmalar var ve birbirinden nefret eden çocuklar. Sevgi bağı, birlik ruhu gelişmiş 

öğrencilerden biri arkadaşının silgisini alırken ondan izin isteme gibi bir arayışa girme gibi bir 

derdi ve tasası olmaz, hırsız damgası yeme gibi bir düşüncede ve korkuda da olmaz, istese zaten 

arkadaşı seve seve silgisini onunla paylaşacağını bilerek silgisini ihtiyacı kadar kullanarak 

tekrar yerine koyar ki arkadaşına bu konuda bilgilendirmede bulunma gibi bir derdi dahi olmaz. 

Diğer yanda da diğer sınıfta olan öğrenci için işler hiç de iyi değildir, silgi istemeden alma gibi 

bir lüksü yoktur ki o silgi elinde görüldüğü anda da diğer arkadaşı tarafından hırsızlıkla 

suçlanacaktır çünkü isteseydi izin vermeyecekti. Hırsızlığın kul hakkına sebep olduğu, kötü bir 

insan davranışı olduğu ve paylaşmanın da ihsan etmenin de güzelliğini sevgiyle, birlik ve 

beraberlikle, samimiyetle, birbirimizi tamamlayarak göstermemiz gerekiyor.  

 Hela kültürü kazanmadan temizlik kültürünü kazanamayız. Hela medeniyettir. Hela 

mahremdir. Hela baskıyı kaldıramaz. Hela sadece pisliğin giderildiği yer değil aynı zamanda 

da temizliğin, sağlığın da korunduğu yerdir. Hela toplum içerisinde karşılıklı saygının, anlayışın 

gösterildiği yerdir. Edeptir. Günümüzde dilimize pelesenk olmuş olan sözden öte bir durumla 

karşı karşıyayız. “Nasıl bulmak istiyorsan öyle bırak”. Asıl sıkıntı bulunulan yer, insanların 

orayı nasıl bıraktıkları değil. Öyle bir algı oluşturulmuş ki helayı eleştirirken sadece nasıl 

bulunduğu konusu ile meşgul oluyoruz. Yapabileceğimiz tek şey de daha temiz bırakmak. Asıl 

sıkıntıyı gözden kaçırıyoruz ve odağımızı başka yöne doğru çeviriyoruz. Günümüzdeki 

işletmeler yasal zorunluluk olarak veya insanların daha rahat etmesi için işletmelerine hela 

bölümünü inşa ediyorlar. En iyi işletmeden, en iyi dinlenme tesisine, ücretli helalardan, 

şirketlere, en modern okulundan, en modern camisine kadar helalarda ne insan sağlığını ne 

temizliğini ne ahlakını önemsiyoruz. Helaların geçmişten günümüze süre gelen gelişmişliği 

karşısında geldiğimiz nokta sadece kadın ve erkeklere ayrılan farklı bölümler, günümüzde az 

da olsa engellilere karşı da bir farkındalık duyanlar onları da düşünmeye başlıyor, bu konularda 

kayda değer bir gelişmişlik kaydedemedik. Bir gelişme kaydetmek istiyorsak, dinimizin ve 

kültürümüzün temizliğe verdiği önemi, insana duyduğu saygıyı, önemi ve değeri yansıtmak 



82 

 

istiyorsak, ilk önce okullarda yer alan tuvaletleri baştan aşağıya toz duman etmek zorundayız. 

En temel ihtiyaçlarından birini gidermek için yönelen çocukların, tacize, tecavüze, zorbalığa 

uğradığı yerlerden çıkartıp daha güvenli, temiz, aydınlık, engelsiz mekanlara dönüştürme 

mevzu. Sigara içilmez, temiz tutalım gibi yazıların, imgelerin yer almadığı, geniş, ferah ve 

özgür mekanlar. Öğrenciler de bu işte yer almalı, bu işte bir paylarının olduğu, bu işte 

sorumluluklarının olduğu eğitimi verilmeli. Böylelikle de eğitim sisteminde yer alan stresin 

azaltılması, böyle bir ayrıntı ile öğrencilerin ne kadar önemsendiğinin gösterilmesi ki 

öğrencilere ne kadar değer verildiğinin ve saygı duyulduğunun nişanesi olacaktır. Karşılıklı 

saygının, sevginin, dayanışmanın arttırılması, tecavüzün, tacizin, cinsiyet çatışmasının 

azaltılması hatta okul önlerinde çocuğunu bekleyen ebeveyn sayılarının azalması bile mümkün 

hale gelebilir. Boyundan büyük pisuarlara oturmaya çalışan, pisuarlarda Dalton Kardeşler gibi 

sıralanan, özel günlerinde saygı gösterilmesi gereken öğrencilere kadar, herkesin ihtiyacı olan 

helalara dikkat çekmeye devam edilmeli. Eğitimin pisliğini temizlemek için ilk olarak 

helalardan başlanmalı. 

 Eğitimin sadece bir eksiğini gidermekle tüm eğitim sisteminin eksiklikleri giderilemez fakat 

atılacak olumlu adımların gelecek nesillerde olumlu dönüşlerinin olacağını da 

değerlendirebiliriz. Eğitimin eksiklerinin giderilmesi ve gelecek nesillerin daha iyi bir şekilde 

yetişmesi için gereken çözümler çok uzakta değil. Kara tahtadan, yeşil tahtaya, yeşilden beyaz 

tahtaya geçmiş olabiliriz. Şimdi de akıllı tahtalara geçiş dönemindeyiz. Görülen o ki sorunların 

sadece tahtadan kaynaklı olmadığını görüyoruz, aramamız gereken kaybettiğimiz saygıyı, 

sevgiyi, samimiyeti, ahlakı, araştırmayı, sorgulamayı bulmamız gerekiyor, helalara kadar hem 

de. Hela eğitimi, insanlara saygı duymak, insanlığa karşı sorumluluk bilinci, temizlik kültürü, 

edepli olmak daha çocuk yaşlarda kazandırılmalı, çok zor değil, hayatta çocuğumuza sevgiyle 

önemli alanlarda yapacağımız birkaç öğretici hamle, tavsiye o çocuğun da toplumun da 

geleceğini olumlu yönde etkileyecektir. Maneviyat çalışırken temizlik başta gelir, gönlümüzün 

temizliği bedenimizin ve çevremizin temizliği ile de alakalıdır. Allah’ım iş senindir, yardımını 

bekliyoruz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 

 

18 

Çocuk Yaşlarda Ağaç Olmak 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi yolunda olgunlaştırana hamd olsun, en olgun kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar büyümekten korkar mı? 

 

 Ortaya atılan üst sınırlarla hayatlarımızın şekillendiği, sorumluluklarımızın bir anda etrafımızı 

sarmaya başladığı, çocuk ruhumuzu kaybetmeye başladığımız, ardından da başkalarının 

içindeki çocukları öldürmek için saldırganlaştığımız, saygı görmek, sözlerimize ve 

görüşlerimize değer verildiğini hissetmek istediğimiz, bizden küçüklere sevgi beslemeye, onları 

korumaya, insanlara yardım etmeye başlamak için beklediğimiz ama bir türlü gelmeyen yaş. 

Çocukluğumuzdan itibaren bizlere anlatılan, en büyük vatandaşlık görevimiz olarak lanse 

edilen oy verme hakkımızı gerçekleştirerek, görüşlerimize uygun bir siyasi parti ile karşımızda 

yer alanları bertaraf etmek için arzuyla beklediğimiz ardından bizlere sunulanlardan birini 

seçmek zorunda olduğumuzu gördüğümüz; yoksa vatandaşlık görevimizi yerine getiremeyiz 

algısı altında ezildiğimiz, iyi bir vatandaş olmanın ilk şartı olarak sandığın önünde dikildiğimiz 

yaş. Yapacağımız tercihlerin hayatımızın geri kalanını belirlediği, üniversite sınavında eğer 

başarısız olacak olursak belki evlendirileceğimiz, bazen okumaktan öte bir iş gücü sahibi 

olmamızın beklenildiği, meraklı gözlerin etrafımızı sardığı, toplum için bir şeyler yapmamızın 

zorunlu olduğunu hissettiğimiz, tembellik gösterdiğimiz zaman dışlanacağımız, çocuksu 

davranışlarda artık bulunamayacağımızı hissettiğimiz yaş. Bir ideolojimiz varsa da kendimizi 

çatışmaların içinde bulacağımız, başımıza cahilce işlerimiz sebebiyle birçok felaketin de 

gelebileceğini idrak edemediğimiz yaş. Birçok mutluluğu da beraberinde getirebilecek fırsatları 

kaçırdığımız yaş. Kredi kartları ile tanıştığımız, eğitim almak için bu kartları kullanmak 

zorunda olduğumuzu anladığımız, okurken çalışmamızın istendiği, daha çok kitap okuyup ders 

çalışmamızın istenmesinden çok istendiği, arkadaşlık ilişkilerimizde sosyal aktivitelerin 

getirdiği maddi ve manevi yüklerle boğuşmaya başladığımız, geleceği düşünürken, gözlerimizi 

gökyüzüne çevirime fırsatı bile bulamadığımız, gelecekte büyük borçların arasında kendimizi 

bulacağımızı anladığımız yaş. Kırsaldan şehre veya şehirden kırsala göç ettiğimiz, zorla daha 

fazla çalıştırılmaya başlandığımız, belki aile işinde, ya da ailelerimizin bulduğu işlerde artık 

çalışabileceğimiz, ailelerimizin bakımını üstlendiğimiz, destek olmamız gerektiğini 

düşündüğümüz, hayallerimizi gerçekleştirmek için maddi ve manevi destek görmediğimiz, 

hayallerimizde yalnız olduğumuzu gördüğümüz, danışacak ve akıl isteyecek güvenecek, 

sorunlarımızı da anlatacak herhangi birilerinin çevremizde olmadığını görmeye geldiğimiz, 

sevginin, saygının, anlayışın, güvenin, ahlakın, samimiyetin ortadan kalktığını hissetmeye 

başladığımız, kendimizi yalnız hissetmeye başladığımız, mahalle kültürünün üstüne beton 

döküldüğünü, akraba bağlarının koptuğunu görmeye başladığımız yaş. Bisikletlerimizden 

indiğimiz, araba hayallerine tutunduğumuz, bir yerlere gelebilmek için birilerinin hak ve 

hukukunu çiğnememiz gerektiğini söyleyenlerin etrafımızı sardığı yaş. 



84 

 

 Anadolu’nun her tarafında ayrı ayrı sorunlarla boğuşan çocuk ağaçlar, geçim kaygısından, 

eğitim kaygısına, gelecek korkusundan, intikam duygusuna, ideolojik düşüncelerden, 

sevilmeye, saygı duyulmaya, önemsenmeye kadar birçok noktada sıkıntılar yaşıyor. Üstüne aile 

ve çevre baskısı ile bu sıkıntılar katlanılamaz durumlara ulaşabiliyor. Bunun sonucunda da 

rüyaları, hayalleri ile Anadolu’nun da geleceği değişmeye başlıyor. En yakın gördükleri 

hayalleri en uzağa en uzak gördükleri kâbusları da en yakınlarına geliyor.  

 On sekiz yaş için oluşturulan algılar ve topluma olan yansımaları belki de hayatlarımızdaki en 

büyük zorlukları da beraberinde getiriyor. Bizleri arzularıyla sömüren bir toplum karşısındayız, 

toplumun bizlerden beklentileri bizlerin de arzusu olma konusunda üzerimizde büyük bir yük 

oluşturuyor yoksa onların gözünde artık toplumun bir parçası değil, topluma aykırı, toplum 

düzenini bozan, tehlikeli bir unsur oluyoruz. Toplumun baskısını her taraftan hissetmeye 

başlıyoruz ki bu baskı da bizleri tekrar toplumun arzu ve isteklerine boyun eğerek bir yaşantı 

sürdürmemiz konusunda zorluyor. Kapitalizm toplumumuzun bizim eserimiz ki kimse bizlere 

zorla bu sistemi dayatmıyor, toplumun arzu ve isteklerinin, aç gözlü doğasının, kendini düşünen 

bireylerin oluşturduğu halkın yönetim sistemi. Her ne kadar farklı yaş gruplarından oluşsa da 

toplumumuz adeta farklı görünüşte olan çocuklardan oluşuyor. Çocuklar tarafından yönetilen 

çocuklar. Yaşadığımız hayatta bebekler, çocuklar, ergenler, gençler, orta yaşlılar, yaşlılardan 

oluşuyor olsa da manevi olarak bir olgunluğa ulaşmayan toplum da çocukluktan öteye 

geçemiyor. Tüm ülkeleri, tüm şehirleri, ilçeleri, köyleri aynı 23 Nisan gününde olduğu gibi 

çocukların yönettiğini düşünün, başkanlık koltuklarında oturanları, mecliste bir araya gelen 

çocukları, mahkemelerde hüküm verenleri, polisleri ve askerleri, üniversite hocalarını, 

öğretmenleri ki hiç aralarında da bir fark yok, hayatlarında maneviyat olmayan, maneviyatla da 

bir olgunluğa Rabbimizin lütfu ve takdiri ile ulaştırmadığı kimseler hepsi çocuk gibi yaşıyorlar 

ve yaşayışlarıyla da bu çocukça sistem içinde yarışıyorlar.      

 Zümrüdü Anka Kuşları gibi hayatlarımızın birçok noktasında öldürülüyoruz, bunun yanında 

her gün uykundan uyanarak yeni bir güneşle, yeni bir sabahla Rabbimizin lütfu ile yeni bir güne 

başlıyoruz, bu günler gelip geçmeden ne kadar erken maneviyat çalışmaya başlarsak o kadar da 

iyi olacaktır, kendimizi değiştirmeyi isteyebiliriz, hayatlarımızın daha iyi olması için bir dizi 

kararlar alabiliriz dünyaya yönelik lakin kendimizi doğru bir şekilde emredildiği gibi 

değiştirmeyi istemekse Rabbimizin büyük bir lütfudur ikramıdır takdiridir. Kendimizi yerin 

altında, çok derinlerde yer alan o kirli bataklıktan, o karanlık suyun içinden çıkarması için 

çevremizi saran kötülüklerden o yılanlardan kurtarması için Rabbimizden yardım dilemeliyiz. 

Allah’ım iş senindir, yardımını diliyoruz. 

 

  

 

 

 

 



85 

 

19 

Soğuk Su 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Bize rahmet edene hamd olsun, bize rahmet olanın üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar iyilik ve güzellikler yolunda yarışmaktan kaçar mı?   

 

 Hepimiz, yaratılmış olan her bir kul farklı tabiatlarda, farklı görünüşte, farklı işlerde, her 

şeyimiz birbirimizden o kadar farklı ki ortak bir noktada bulaşabilmek için adeta çok büyük bir 

emek ve gayret göstermemiz gerekiyor, düşüncelerimiz sürekli değişiyor, ortak bir düşüncede 

buluşmakta zorlanıyoruz, hepimizin iyi özellikleri de var kötü özellikleri de. İnsanlar bizleri 

isimlerimizden, hikayemizden, yaptığımız işlerden, hal ve hareketlerimizden, yaşımızdan, 

olaylara yaklaşımımızdan, nasıl bir insan olduğumuzu bizleri gözlemleyerek fikir ediniyorlar. 

İyi özelliklerimizi gördükleri gibi kötü olan yanlarımızın da farkına varabiliyorlar. Bizse ne iyi 

yanlarımızdan haberdarız ne kötü yanlarımızdan öyle yaşayıp gidiyoruz adeta, hayatta kalmak 

için büründüğümüz kişiliğimize şöyle dönüp de bir bakmıyoruz. İyi insan ve kötü insan 

kriterleri de kişiden kişiye göre çeşitlilik gösterebilir. Sivil toplum örgütlerinden, ideolojilere, 

siyasi partilerden, oyunculara, futbolculara bize özgü belirlediğimiz kriterlerle yorumlamalarda 

bulunuyoruz. Yaşarken belirli bir hayat görüşü de oluşturmaya başlıyoruz. Dini inancımız 

şekillenmeye başlıyor, zevk aldığımız aktiviteler, sevdiğimiz yemekler, giyiniş tarzımız, 

konuşma tarzımız oluşmaya başlıyor, değişmeye başlıyor, daha çok diğer insanlardan 

farklılaşmaya başlıyoruz. Bu farklılıklarımız da bir bütünün parçasını oluşturuyor, hepimiz bir 

sistem içinde yaşıyoruz, her birimiz de birbirimize bağlıyız, her birimiz birbirimizi tamamlayan 

parçalarız. Maneviyat çalışması ile de bunu Rabbimizin lütfu ve ikramı ile de takdiriyle 

görmeye başlayabiliriz, bunu görmek de kendimizi anlamamızda bizlere yardımcı olacak, 

yaşadığımız hayatlara da anlam kazandıracaktır. 

 Yolda da kendimizi bir şey zannetmiyoruz her kul gibi bizler de birer kuluz, bir günah keçisi 

de aramıyoruz ki günahkar olarak kendimizi görüyoruz, günahlarımızdan af dileme, tövbe etme 

kendimizi de düzeltme yolunda çabalıyoruz, türlü türlü maskelerimiz de yok, birbirimize 

gönüllerimizi açıyoruz, çıkarcı değiliz, maddi bir şey beklemiyoruz ve istemiyoruz, ne 

cebinizde ki parayı ne de umutlarınızı sömürmüyoruz, kusursuz olmak zorunda olmadığımızın 

farkındayız, iyi ve kötü yanlarımızın farkındayız, her insanda olduğu gibi bizim de iyi ve kötü 

yanlarımız var lakin bizler iyi olan yanlarımızı elimizden geldiği kadar göstermeye gayret 

ediyor kötü olan yanlarımızı da elimizden geldiği kadar örtmeye ve elimizden geldiği kadar da 

düzeltmeye gayret ediyoruz, birbirimizin kusurlarını da yüzümüze vurmadan Rabbimizin lütfu 

ve takdiri ile, güzel ahlaklı olmaya çalışıyoruz, elimizden geldiği kadar da Hz. Muhammed 

Sav.’ in sünnetleriyle yaşamaya gayret ediyoruz Rabbimizin lütfu ile, aramızda dindarlar da 

olabilir, dinsizlerde, tüm kullar da maneviyat çalışabilir, hak yolda bir araya gelebilir, 

düşündüğümüz Rabbimizin rızası, Rabbimizin rızasını kazanmak için daha iyi de bir dünya 



86 

 

hayal ediyoruz, hayallerimizi de gerçekleştirmek için büyük bir mücadele içerisindeyiz, 

elimizden gelen gayreti de Rabbimizin lütfu ile göstermeye gayret ediyoruz, Rabbimizden de 

umutluyuz, hayallerimizi anlatamayabiliriz, insanlık için olan hayallerimiz rahatsızlık verebilir, 

anlaşılamayabilir, desteklenebilir, desteklenmez, gerçekleştirilebilir gerçekleştirilmez 

Rabbimizin takdirindedir, onun bileceği iştir. 

 Maneviyat çalışması ile bizler iyi insanlar olmak için bir araya gelmeliyiz, kendimizi de bu 

şekilde tanımlamalıyız, böyle bir çevrenin içinde de haliyle kötü insanların olması, herkesin 

kötü insan gözü ile baktığı insanların olması da normal, maneviyat çalışması ile bu çatı altında 

ise işimiz Rabbimizin hoşnutluğunu kazanacak işler peşinde koşmak, sadece daha iyi bir insan 

olmaya çabalamak, birbirimize de bu konuda yardımcı olmak ve bu yolda da bizimle beraber 

olan insanlarla sevgi ile bir arada olmaya gayret etmek ki bu halde olursak da Rabbimizin 

yardımını umabiliriz gönüllerimizi birbirimize ısındırması konusunda, Rabbimizin rızasını 

kazanmak üzere, kimseyi dışlamadan, kimseye karşı dedikodu etmeden, gıybet etmeden, fitne 

fesat çıkarmadan, kulları birbirine düşürmeden, kulların arasına ayrılık sokmadan, kin 

gütmeden, cimrilik yapmadan bunların olması da normal, bunlara da çözüm bulmamız 

gerekiyor kendi içimizde sorunların üstesinden sevgiyle gelerek, birbirimizi affederek, yardım 

ederek, yolda birbirimize yardımcı olarak, dua ederek, Rabbimizden yardım dileyerek, 

yapamadığımızı görerek Rabbimize sığınarak, neyden asıl nefret etmemiz gerektiğini bilerek, 

birbirimizden değil, kötülükten, gördüğümüz o kötülüklerden nefret ederek. 

 İyi insanlar olmak için çalışmamız gerekiyor, yaşadığımız sistemin değişmesi için ve 

çevremizde de iyi insanlara ihtiyacımız var, iyi insanlara ihtiyacımız var çünkü bizlerle aynı 

amaç üzere yürüyen kullara, Rabbimizin rızası yolunu amaç edinenlere ve bu yolda da gayret 

sarf edenlere, böyle bir çevre içinde olursak yolda tutunmamız daha kolay olur, birbirimize 

destek olabiliriz, birbirimize yardımcı olabiliriz, işimiz kolaylaşır, birbirimizi yolda 

tamamlayarak yürümemiz gerekiyor, birbirimizin eksikliklerini görerek, kendi eksikliğimizin 

farkına varıp bu eksikliğimizi de düzeltmek için dua edebilelim, Rabbimizin bizleri 

değiştirmesini istemeye gelebilelim, kötülüğümüzün farkına vararak ve bu şekilde de kötü bir 

şekilde yaşayamayacağımızın farkında olarak, insanlara da ihtiyacımız var yoksa ne 

eksikliğimizi ne kötülüğümüzü görebiliriz, iyi insan olmak isteyen insanlarla bir araya gelip 

çalışmaya bu yüzden ihtiyacımız var, insanları sevmeye ihtiyacımız var böylelikle de Rabbimizi 

sevme konusunda bir fikir edinebiliriz, insanlarla ilgilenmeye ihtiyacımız var ki böylelikle de 

Rabbimizin de bizimle nasıl ilgilendiği konusunda bir fikir edinebiliriz, insanları kendimizden 

daha önemli görmeye ihtiyacımız var ki Rabbimizin de bizleri nasıl koruyup gözettiği 

konusunda bize ne kadar önem verdiği konusunda da bir fikir edinebilelim, bu şekilde bir çevre 

içinde çalışarak da Rabbimizin bizlere olan yaklaşımlarını okumaya başlayabiliriz, neden 

sistem değişmiyor çünkü kimse iyi insan olmak için çalışmıyor, herkes kendisini iyi insan 

olarak görüyor, herkes kendisini düşünüyor, kimse kötülüğünün farkında değil, sistem de bizleri 

iyi insan olmamız için zorluyor, büyümemiz için zorluyor şayet biz iyi insan olmak için gayret 

sarf edersek, maneviyat çalışarak olgunlaşmaya ve büyümeye başlarsak, Rabbimizin rızası 

yolunda sistemin bizlere olan yaklaşımından da etkilenmeyiz, sistemin bizleri büyütmesine 

gerek kalmaz, sistemin bizleri yönlendirmesine gerek kalmaz, sistem işlemeye devam edecek, 

sistemi değiştirmek demek bizim değişmemiz demek, sisteme olan bakışımızın değişmesi 

demek, sistem dediğimiz şey de hayatımızda yaşananların bir bütünü, Rabbimizin dünyayı 



87 

 

yaratırken koymuş olduğu kanunlar. Bu kanunlardan biri de Rabbimizin bizlere karşı çok 

merhametli olduğu, bize mühlet verdiği, bu kanunların içinde yer alan Rabbimizin güzel 

isimlerini de Kur’an-ı Kerim ile peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ den öğreniyoruz, işte bu 

isimler ve sıfatların hayatlarımızda yansımaları var, bizler bu isim ve sıfatları da çalıştığımızda 

Rabbimizi daha iyi tanımaya başlıyoruz, onun sistemini, onun düzenini onun bizden istediği 

şeyleri görmeye başlıyoruz, ona nasıl kulluk edeceğimizi onu nasıl razı edeceğimizi, onun 

yolunda nasıl yürümemiz gerektiğini, nasıl çalışmamız gerektiğini, hak yolda olan kullarla bir 

araya gelerek çalışmamız gerektiğini bu halde olursak da gönüllerimizi Rabbimizin birbirine 

ısındıracağını, işlerimizi kolaylaştıracağını, işlerimize rahmet edeceğini, lütuf ve ikramlarda 

bulunacağını, bizimle beraber olacağını görüyoruz ve bu yolda Rabbimizin rızası üzere 

çalıştığımızda da yaşadığımız dünyayı daha çok tanımaya ve Rabbimizin dünyaya ve kullarına 

olan yaklaşımını, kullarına nasıl rahmet ettiğini hissetmeye ve görmeye başlıyoruz, Rabbimizin 

tüm dünyaya rahmet ettiğini, her bir işinde kullarını düşündüğünü, sistem biz değiştiğimiz 

zaman, değişmeyi istediğimiz zaman elbette Rabbimizin lütfuyladır, takdiriyledir, dilediğine 

takdir eder Rabbimiz de bizlere yardımcı oluyor, sistem içinde de hak yolda da hak yolda olan 

dostlarımız arasında da her işimizde de onu razı etmek için çarpan gönlümüze yardım ediyor, 

rahmet ediyor, işlerimizi kolaylaştırıyor. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

20 

Helal Gıda 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Bize helal ve hoş nimetler lütfedene hamd olsun, haramlardan sakındıranın üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar harama koşar mı? 

 

 Bismillah ile yemeğe içmeye başlayarak Rabbimize yakınlaşmayı arzularız bunu isteriz ve bize 

lütfettiği nimetini de böylelikle kutsallaştırırız ki dünyevi olan bir ekmek böylelikle kutsal olur 

ve yediğimizde her nasıl ki fiziksel olsa da esasen o ekmek artık Rabbimizle aramızda bir bağ 

kurma konusunda bir araç haline gelir, sevgisiyle, rahmetiyle bizi rızıklandıran, elimize 

ulaştırdığı ekmeği sevgiyle, mutlulukla ve sevinçle yerken de aynı şekilde sevgiyle de 

Rabbimizi anmamız ki yemeğe başlamadan dua etmemiz, yemeğin sonunda dua etmemiz, 

yemek yerken tefekkür etmemiz, şükretmemiz, Rabbimize övgülerde bulunmamız, bizleri 

Rabbimize daha da yakınlaştıracaktır ki bundan umutlu olmalıyız, Rabbimizin takdirindedir. 

Ekmek Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile takdiri ile bize takdir ettiği lütfettiği ikram ettiği 

topraklarımızdan çıkar, ekmeğin masamıza olan yolculuğunda birçok emek verilir, birçok ter 

dökülür, ilim de böyledir, ilim öğrenmek için de gayret sarf ederiz, dünya ile ilim öğrenme 

sürecimiz birbirini tamamlar, ikisi de birbirini destekler.  

 Yiyecekleri ağzımıza attığımız andan itibaren sindirmeye başlıyoruz, midemize, 

bağırsaklarımıza giden yiyecekler bu süreçlerde parçalanmaya ve sindirilmeye kanımıza 

geçmeye başlıyor, kanımızla da hücrelerimize taşınıyor, hücrelerimizin de mitokondrilerimizin 

de zarar görmemesi için ki mitokondrilerimiz bu yiyecekleri enerjiye dönüştürüyor bunun için 

de sağlıklı yiyecekler tüketmemiz gerekiyor hücrelerimizin sağlığı için de ki tükettiğimiz 

yağlardan örnek vermek gerekirse yaygın zararlı yağlar doymuş yağlar ve trans yağlar bu yağlar 

mitokondrilerimize de zarar veriyor. Her nasıl ki sağlıklı yiyecekler hücrelerimizin sağlığı için 

önemliyse ki bu vücut sağlığımız için de önemli aynı şekilde ruhsal olarak da sağlıklı olmak 

için helal yiyecekler tüketmemiz gerekiyor. Her bir vücut hücremiz bizim için çok değerli her 

birinin bir amacı var, her biri birbirini tamamlıyor, organlarımız birbirini tamamlıyor, her bir 

insanın bir amacı olduğu gibi dünyada, her bir insan dünya için çok değerli ve önemli olduğu 

gibi bizim için de her bir insan çok değerli ve önemli olmalı ki tüm insanlar da dünyada insanlığı 

tamamlıyor, birbirimizi tamamlıyoruz.  

 Helal yemekler yemek, helal şeyler içmek bizleri dünyaya vücudumuzu bineğimizi yeryüzüne 

bağlar aynı şekilde de gönlümüzü de besler ruhumuzu da besler aydınlatır. Haram olan yiyecek 

ve içecekler de dünyaya bağladığımız bineğimizin de adeta ipini çözer ki bizi yoldan çıkartır, 

ruhlarımızı da bedenimizi de zehirler, gönlümüzü de ruhumuzu da karartır. Haram şeylere 

yönelerek düşmanlarımızı ellerimizle beslemeyelim, nefsimize de şeytanlara da yardımcı 

olmayalım. Kimin elinden yediğimizde önemli ki misal annemizin sevgisini aktardığı bir 

ekmekle fırından aldığımız fırıncının misal olarak bu fırıncı erkek olsun ve kadınlara da şehvetli 



89 

 

bir halde, gözlerini kadınlara dikerek ekmek yapsın, kötü enerjisi, etrafa saçtığı düşünceleri, 

ruh hali de o ekmeğe sirayet edebiliyor, onun kötülüğü yediğimiz ekmekle bizlere sirayet 

edebiliyor ki bu elbette geçici bir durum lakin bizi de felakete götürebilecek bir durum, bu 

karşımızdan gelip geçenler için de gözlerimize bakanlar, üstümüze bakanlar, fotoğraflarımıza 

bakanlar için de geçerli ki bir arada olduğumuz kullar için de geçerli, birbirimizi etkiliyoruz, 

birbirimize ruh halimiz olumlu veya olumsuz olarak sirayet edebiliyor, birbirimize bağlıyız bu 

sistemde beraberiz, aynı gemideyiz. 

 Kadınlar ve erkekler evlendikten sonra kilo almaları, annenin evladını aşırı bir şekilde besleme 

davranışı, dünya sevgisiyle alakalı, dünyaya olan ilgi ve alaka artınca insanlarda da yeme içme 

ve yeme içirme davranışı da artıyor, adeta dünyaya yeryüzüne daha ağır basmaya, daha güçlü 

bağ kurmaya çalışıyor. Anne evladını dünyaya daha çok bağlamak için daha çok besliyor, ruhsal 

olarak da beslemesi gerekiyor ki bu da ancak Rabbimizin rızası olan yolda çalışması ile yoksa 

çocuklar erken yaşlarda aşırı kilolu olmaya başlıyor. Bu çeşitli dünya arzularında da geçerli ki 

kimisi makam ve mevkiye kimisi paraya kimisi bilime kimisi siyasette güç elde etmeye değin. 

Ruh için de aynısı geçerli ki bu sefer de ruhumuz maneviyatta güçlendiğinde de Rabbimiz ile 

daha güçlü bir bağ kurmaya başladığımızda da bu yeme ve içme davranışlarımızı da etkiliyor, 

iştahımız artıyor, maneviyat çalışmasında olduğumuzda canımız türlü türlü besinler yemek 

isteyebilir, hiç aklımızda olmayan şeyleri canımız birden çekebilir, yediğimiz içtiğimiz 

yiyecekler bedenimizi beslediği gibi ruhumuzu da besler, ruhumuz da açlık çeker ki onu da 

doyurmak için gayret sarf etmemiz gerekir, fiziksel dünyamızda karnımızın acıkması olarak 

düşünebiliriz lakin ruhumuzu besleyecek birçok yol ve yöntem var. Daha çok yemek ve dua 

etmek, sigara içmek, kahve içmek, su içmek hep ağızla gerçekleşen aktiviteler ki bu da ruhu 

beslemekle alakalı. Kilo alma ve verme sorunumuzda da daha çok ruhu ve bedeni besleme 

konusunda dünya ve ruhumuza karşı olan yaklaşımımızda yatıyor diyebiliriz. Burada kilo nasıl 

verebilirim nasıl alabilirim sorusuna da cevap verelim. İlk olarak maneviyat çalışması içinde 

değilseniz aldığınız kilolar dünya ile alakalıdır ki bu dünyaya yönelik aşırı ilgi ve alakanızdan, 

şayet dünyaya ilginiz yoksa zayıf bir bedeniniz varsa da dünyaya yönelik güçlü bir arzu ve 

isteğiniz yoktur, adeta bu dünyadan biran önce göçüp gitmek isteyen biri gibi hiç haz 

hissetmeyen bir haldeyseniz böyle bir durumdaysanız yapmanız gereken şey dünyaya ağırlık 

vermektir, sosyalleşmek, eğlenceli aktivitelere katılmak, hayattan mutlu olacağınız, helal işler 

peşinde koşarak, sizi dünyaya bağlayacak şeyler, maneviyat çalışmasına da gelebilirsiniz. Aynı 

şekilde maneviyatta olup kiloluysanız ruhumuzu beslemek için dua edebilirsiniz, zikir 

çekebilirsiniz, sesli Kur’an-ı Kerim okuyabilirsiniz yani ağzımızı yemek yerken de 

kullanıyoruz, zikir çekerken de Kur’an-ı Kerim okurken de konuşurken de sigara içerken de 

kahve çay içerken de size uygun ne varsa hak yolda sohbetler düzenlemek, çevrenizle bir araya 

gelip maneviyat konuşmak, dua etmek, konuşmak da ruhsal bağ kurmanın yoludur, ruhsal 

olarak da birbirimizi besliyoruz, bir taraf konuşurken diğer taraf dinliyor, pek tabi bunların 

hepsi Rabbimizin rızası yolunda olmalı. Maneviyatta olup zayıfsanız da maneviyattan çok 

yemek yemeye gayret etmelisiniz sağlıklı ve helal gıdalarla ruhunuzu bu şekilde doyurmaya, 

bedenimize iyi bakmamız onu iyi bir şekilde beslememiz gerektiği gibi ruhumuzu da 

beslememiz gerekir ki sevgi ruhumuzu da beslemenin yanında bedenimizi de yeryüzüne bağlar. 

Dünyadan nefret ettiğimizde, insanlardan nefret ettiğimizde de onlarla bağ kurmakta zorlanırız 

bu da bizi dünyadan da uzaklaştırmaya başlar ruhsal olarak da zayıflamaya başlarız. Kabaca bu 



90 

 

şekilde açıklayabiliriz. Elbette çeşitli sağlık sorunlarımızdan dolayı da fazla kilolu veya zayıf 

olabiliriz ki düzenli olarak derinlemesine kolonoskopi gibi check-up yaptırmaya gayret 

etmeliyiz, diyetisyenlere de başvurarak nasıl beslenmemiz gerektiği konusunda bizlere yol 

göstermelerine bizleri bu yönde eksikliklerimizi tamamlamaları konusunda bizde bilinç ve 

farkındalık oluşturmaları konusunda yardımcı olmalarına güvenmemiz gerekiyor. 

 Maneviyat yolunda da yediğimize içtiğimize de dikkat etmemiz gerekiyor helal gıdalar yiyerek 

bedenimizi beslememiz bizi bu dünyada tutar aynı zamanda Rabbimizin lütfu olan iyi ve güzel 

şeyler helal gıdalar ruhumuzu da besler ki böylelikle maneviyatta Rabbimiz ile bağ kurmada 

bizlere yardımcı olsun, güçlensin aynı bedenimiz gibi, zehirli şeyler yediğimizde nasıl 

bedenimiz hastalanırsa ruhumuz da helal olmayan gıdalardan aynı şekilde etkilenir, yediğimiz 

şeyler de vücudumuzun ihtiyacı olanlar emilerek kullanmadığımız, tükettiğimiz ürünlerden 

artıklar dışkılama yoluyla toprağa karışarak yok oluyor. Maneviyat yolunda daima tüm 

kötülüğe karşı, tüm haram ve yasak işlere karşı ne vücudumuza girmesine ne de 

düşüncelerimize ne çevremizde olmasına izin vermememiz, adeta tüm kötülüklere karşı bir 

savaş vermemiz gerekiyor. Dualar ederek Rabbimizle bağ kurmaya, maneviyat çalışması ile de 

maneviyatı hissetmeye çabalamalıyız, hak yolda olan dostlarımızla, peygamber efendimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ i hayatlarımızda örnek alarak, hayatlarımızı Kur’an-ı Kerim ile okuyarak ki 

maneviyat çalışması da bunun yolu ve yöntemini bizlere gösteriyor. 

 Ruhsal ve fiziksel doygunluğu sağlama noktasında da nasıl ki midemizin alabileceği kadar 

yedikten sonra artık bir lokma daha yiyecek halimiz kalmıyor ki bu halde sürekli olmak da 

midemizi büyütür aynı şekilde ruhsal olarak da bir doygunluk noktasına ulaştığımızda yeni bir 

safhaya geçiyoruz. Fiziksel bedenimiz midemiz boşalınca tekrar doldurduğumuz gibi 

ruhumuzu da beslememiz gerekiyor, bu dengeyi iyi kuramazsak bedenimiz de şişmanlamaya 

başlayabilir, zayıflamaya başlayabilir ki cinsellikle de misal olarak dudak dudağa eşimizle 

öpüşmemiz de sevgiyle birbirimizi beslemektir, bu da ruhumuzu besler, eşimizle konuşmamız, 

özellikle kadınların çok konuşması ki ruhsal bir bağ kurmak içindir, erkekler eşlerine yardımcı 

olmalı ve eşlerini dinlemeliler. Ruhumuzu bu şekilde besleyecek bir kanalımız yoksa da 

yiyeceklere yönelmek bizleri şişmanlatacaktır. Çok az yiyerek, içerek hayatımızı büyük 

kısıtlamalarla dağlarda mağaralarda geçirmek bu şekilde maneviyat çalışırsak da putperestler 

gibi bir deri bir kemik kalırız ki onlar batıl yolda çalışan kimseler, bu şekilde çalışırsak 

maneviyatta ilerleyemeyiz, amacımız nefsimizi öldürmeye çalışmak değil ki öldüremeyiz de 

acı ve ızdırap çekerek bu tarz yaklaşım Rabbimizin bizden istediği bir yaklaşım değil elbette 

bazı hak dostu kullar bu yoldan da geçmişler, mağaralar çekilerek bir ilerleme 

kaydedemediklerini gördükleri için tekrar halk arasına katılmışlar lakin bu demek değil ki bizler 

de bu yoldan geçmek zorundayız, nefsimize yönelik doğru bir çalışmayla Rabbimizin lütfu ve 

takdiri ile dilemesi ile. 

 Zihnimizi çeşitli yollarla haz ile doldurabiliyoruz, dünyevi olarak çeşitli aktivitelerle ki bir 

çocuğun lunaparkta vakit geçirmesi, bir bilgisayar oyunu, arkadaşlarımızla bir araya gelerek 

sosyalleşmek, film izlemek, sosyal medyada vakit geçirmek aynı zamanda da midemizi de 

sevdiğimiz yiyecek ve içeceklerle tıka basa doldurmak, fazla uyumak bu hususlar hep zihnimizi 

mutlu eden şeyler, zihnimizi haz ile dolduran şeyler, elbette çeşitli zamanlarda sevdiğimiz 

aktiviteler yapmamız gerekiyor lakin sürekli olarak dünyevi şeylerle zihnimizi haz ile 



91 

 

doldurursak maneviyat çalışmasına gelemeyiz, maneviyattan adeta kaçarız, maneviyat 

çalışarak da midemizi doldururuz ilimle midemizi doldururuz bu da zihnimize aynı yemek 

yerken ve yedikten sonra gelen mutluluk gibi zihnimizi haz ile doldurur lakin midemiz 

dolduğunda nasıl ki yemeğe devam edemiyoruz aynı şekilde şayet dünyevi zevk ve arzularımızı 

tatmin ederek midemizi doldurursak manevi ekmekten bir kırıntı dahi ağzımıza atmak 

istemeyiz, midemiz bunu istemez, gözlerimiz de aramaz. Dünyada yediğimiz helal kılınan 

gıdalardan canımız istediğinde de ihtiyacımız olanı almaktan kaçmadan, aşırıya da gitmeden, 

bizi maneviyat çalışmasında yorgunluğa sürüklemesine, baygınlığa ve bitkinliğe sürüklemesine 

izin vermeden bilinçli bir şekilde, farkındalıkla Rabbimizin rızası yolunda besinlere 

yaklaşmamız gerekiyor. 

 Mastürbasyon yapmayı alışkanlık haline getiren kimseler sürekli olarak o zihinlerini haz ile 

doldurdukları için hayatlarının her anında o hazzı yaşama arzuları, mastürbasyon yapamadıkları 

süreçte de kendilerini çeşitli dünyevi zevk ve eğlencelere daldırmaları, erkekler de böylelikle 

kadınlaşmaya başlıyor, doğaları değişmeye başlıyor, misal kimisi çok konuşmaya başlıyor, 

kimisinin ses telleri değişime uğramaya, çünkü doğaları ihsan etmekken doğaları değiştiğinden 

gözleri de değişmeye başlıyor, kadınlar nasıl ki erkekleri arzular gözle bakarken erkekler de 

artık diğer erkeklere onları arzular gözle bakıyorlar ki bu gözlerden de okunabiliyor. Nefisleri 

de kendilerine tüm doğalarına baskın hale geliyor. Erkeklere düşman olan erkeklerde de bu 

değişen doğalarını kabul etmemek yatıyor, nefsi baskın olan bu erkekler erkekleri arzuladıkları 

için bunu da doğalarına ters gördükleri için bu durumdan nefret ediyorlar ve bu nefretlerini de 

erkeklere yöneltiyorlar, kadınlarla da yakın arkadaşlık ilişkisi kurmaya başlıyorlar. Sürekli 

mastürbasyonla kendisini tatmin eden, zihnini bu hazla dolduran kimseler de hayattan alması 

gereken hazzı da böylelikle engelliyorlar bu da yediklerine içtiklerine değin kilosuna, ruhuna 

da etki yapıyor, hayattaki amaçlarını gerçekleştirme konusunda da moral ve motivasyon 

bulamıyorlar, bu hazzın esiri oldukları için de o amaç üzere gayret göstermenin hazzından 

kaçınıyorlar, amaç evlilikse evliliğe yönelik adım atmaktan kaçınıyorlar, amaç ders çalışmak 

yüksek notlar almaksa bundan kaçınıyor.     

 Sigara ve tütsü de bağlantılı ki ikisi de bizleri rahatlatıyor, tütün yandığında duman havaya 

karışıyor, tütsünün kokusu da üstümüze siniyor, güzel hoş bir koku arkasında bırakıyor, fiziksel 

olarak bu yönde bir deneyim yaşıyoruz, günahlarımızdan da aynı şekilde af dileyip tövbe 

ettiğimizde de aynı hali ruhumuz yaşıyor, bu tütsü ve sigarada yaşanan hal ise özellikle sigarada 

dudaklarımıza götürdüğümüz için de ağzımızın maneviyat ile ilişkisine değinmiştik ki 

ruhumuzu beslediğimiz bir kanal görevi görüyor bu sebeple bir rahatlama sağlıyoruz, aynı 

tövbenin getirdiği rahatlık gibi ki bizi tövbe etmeye yöneltiyor, günahlarımız da ancak 

Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile takdiri ile bize af dilemeyi tövbe etmeyi nasip etmesiyle ancak 

üstümüzden kalkabilir. Kahve ve çay da bizleri rahatlatıyor çünkü zihnimizi hazla dolduruyor, 

içinde bulunan kafein bizi mutlu ediyor, zihnimizi uyandırıyor, kahvede ve çayda içtiğimiz suda 

rahmet olan suda birleşiyor, ruhumuzu da besleyen suda da kahve çekirdekleriyle çay yaprakları 

suyun içinde çözülüyor ve su da tat değişimleriyle beraber renk değiştirmeye de başlıyor, bu 

renk ve tat değişimi gibi bizler de günahlara girdiğimizde gönlümüz de ruhumuz da değişmeye 

başlıyor, ruh halimiz değişmeye başlıyor, günahlarımızı dillendirdiğimiz, af dilediğimiz, tövbe 

ettiğimiz, ruhsal bağ kurduğumuz, ruhumuzu beslediğimiz dudaklarımızla buluşan çay, kahve 

ve sigaranın tadı da kokusu da dilimizde bırakmış olduğu tatta zihnimizde uyandırdığı hissiyat 



92 

 

da bizlere tövbe etmenin sonrasında yaşadığımız rahatlığı, ferahlığı, esenliği, ruhumuzu 

beslemenin lezzetini adeta fiziksel olarak uyandırıyor, bu düşünce hali bile bizleri fiziksel 

olarak rahatlatıyor. Lakin bu rahatlık da gelip geçici olduğundan sürekli olarak bu hissiyatı 

tekrar ve tekrar yaşamak için bu ürünlere bağımlılık geliştiriyoruz. Çayı ve kahveyi 

kahvehanelerde dünya muhabbetinde derinleşmek için de içebiliriz ya da Allah rızası yolunda, 

maneviyat çalışırken, hak yolda olan dostlarımızla, hak yolda olan dostluğumuzu, 

maneviyatımızı derinleştirmek adına Rabbimize daha da yakınlaşmak adına kullanabiliriz, 

zikirden önce, maneviyat çalışması içinde, namazdan önce, tövbe etmeden önce, Kur’an-ı 

Kerim okumaya başlamadan önce.  

 Sigara kullananlar bağırsaklarını rahatlattıkları için derin bir odaklanma sağladıkları için de 

sosyalleştikleri için de yani ihtiyaçlarına yönelik de sigarayı bir araç olarak kullanabiliyorlar, 

sosyalleşmenin anahtarı ağzımızı açmak ve gülümsemektir, bu gülümseme ile ruhsal olarak bağ 

kurmak istediğimizi karşımızdakilere gösteririz, ağzımızı sigara içerken açıyoruz ki bu da bizim 

daha kolay sosyalleşmemiz konusunda yardımcı oluyor, ruhsal olarak bağ kurmak istediğimizi 

karşımızdakine gösteriyoruz, onu sohbete ruhsal bir bağ kurmaya davet ediyoruz, sigara içmek 

için bir araya geliyoruz, daha güzel bir amaç üzere de bir araya da gelebiliriz, bağırsaklarımız 

için farklı sağlıksal çözümlere başvurabiliriz, derin bir odaklanma için maneviyat çalışması 

içinde olabiliriz, elbette bu süreçte birden olmuyor, yavaş yavaş ihtiyaçlarımıza yönelik de daha 

güzel yol ve yöntemlerin hayatlarımızda önemini arttırarak çalışmamız gerekiyor. Sigara 

bağımlısı olan kulları da yardıma ihtiyacı olan kullar olarak okumamız gerekiyor, sigara 

sağlığımıza zarar veriyor, adeta yavaş yavaş intihar etmek isteyen vücudumuzda canı sıkılan 

hücrelerimiz gibi tepki veriyorlar, onları hayata tutundurmak için yanlarında olmamız, 

kullardan nefret etmememiz sigaradan nefret etmemiz gerekiyor. Ciğerlerimiz, sağlığımız, 

eşimiz, çocuklarımız hayatlarımızda da sigaradan daha önemli olursa hiç acı da çekmeden, türlü 

türlü yol ve yönteme girmeden, zorlanmadan da sigarayı bırakırız, hayatımıza verdiğimiz önemi 

arttırmamız gerekiyor sadece bunun için de hayatlarımızda sevgiye ihtiyacımız var. Sigara içen 

kulların hayatlarında sevgiye ihtiyacı var, sevgi görmeye, hayatlarının daha önemli olduğunu 

hissetmeleri gerekiyor ve bu hissi de birbirimize ancak biz gösterebiliriz, birbirimizi 

tamamlayarak. Kusuru kendimizde görmemiz gerekiyor. Kullara sevgiyle yaklaşmayı, bakmayı 

öğrenmemiz ve bu yolda da çalışmamız gerekiyor, kusur görendedir, bir kusur gördüğümüzde 

şayet bunun kendimizde olmadığını sanırsak, eleştirirsek, üstünlük olarak görürsek Rabbimiz 

de bu bizde olmayan kusuru bizde ifşa eder ki ders alalım, kusurlarımız da ifşa olmasın 

diyorsak, tokatla ders almayayım, hemen bu kusur üzerine içsel bir çalışma içinde olarak bu 

kusurun bizden kaynaklandığını kabul edip, kendimizi düzeltmeye gayret etmemiz gerekiyor, 

Rabbimizden af dileyip tövbe etmemiz, dua etmemiz, yardım istememiz, o kimseye de bize 

kusurumuzu gösteren Rabbimize hamd etmemiz kullarına da dua etmemiz. 

 İhtiyacımızdan fazlasını yiyip içtiğimizde de vücudumuz bu besinleri nasıl ki yağ olarak 

depoluyor, bu da sürekli bir hale geldiğinde de bizleri şişmanlatıyor bu şişmanlık halimizle de 

birçok sorun yaşamaya başlıyoruz, yüzümüz değişiyor, giydiğimiz kıyafetler yakışmamaya, 

olmamaya başlıyor, doğamız değişmeye başlıyor adeta, enerjimiz hemen bitip tükeniyor,  

hayatta da sürekli olarak fazlasına talip olarak, fazlasını tüketen bir halde olduğumuzda da bu 

da bizlere olumsuz olarak yansıyor, hastalıklar olarak dönüş yapıyor, insan ilişkilerimizde 

olumsuzluklar olarak yansıyor, maneviyatımızı da ruhumuzu da etkiliyor. İhtiyacımızdan fazla 



93 

 

olanı aldığımızda da bunu ihsan etmek için kullanmayı öğrenmemiz gerekiyor kendimiz için 

değil, bir tost ile doyuyorsak çantamızda olan ikinci tostu da arkadaşımızla paylaşarak onu da 

doyurmayı öğrenmemiz gerekiyor, paylaşmayı, birbirimizi tamamlamayı, ihtiyacımıza yönelik 

aşırıya kaçmadan hayatlarımızı yaşamaya gayret etmemiz gerekiyor Rabbimizin rızası üzere, 

bu ihtiyacımız olanı aldığımızda da yolunda kullanmak, kendimiz için de değil, kendimiz için 

kullanacağımız kısım da ihtiyacımız olan kadar olmalı. Bir tost yedikten sonra da o tostun 

bizlere vereceği enerjiyi de sadece kendimiz için kullanmamız gerekiyor, bu tostun verdiği 

enerji ile dünyada da çalışmamız alnımızın teri ile helal rızık kazanmaya gayret etmemiz, 

maneviyat da çalışmamız, kullarla doğru bir ilişki kurmak için de çalışmamız, ailemize de vakit 

ayırmamız gerekiyor, uyumak için de dünya ve maneviyatımız için de bu enerjiyi doğru 

kullanmamız gerekiyor, elbette eğlenceye ihtiyacımız olduğunda da eğlence için de 

kullanabiliriz, dengeli olmaya, hayatımızı doğru bir şekilde okumaya ihtiyacımız var. Ailemizle 

vakit geçirmeye de dünya için çalışıp alnımızın terlemesine de bu terin karşılığını almaya da 

maneviyat çalışmasına da hak yolda olan dostlarımızla bir arada olmaya da kendimize vakit 

ayırmaya da sevdiklerimizle veya kendimize yönelik eğlenmeye keyifli kaliteli zaman 

geçirmeye de ihtiyacımız var, bu ihtiyaçlarımıza yönelik doğru bir yaklaşımda olmadığımızda 

da bu yönde koşturmadığımızda da bu vücudumuzda yağ birikmesi şeklinde de kendisini 

gösterebiliyor. Dünyevi ihtiyaç duyduğumuz arzularımızı da tatmin etmeye ihtiyacımız var ve 

bunu da doğru bir şekilde yapmamız gerekiyor, bu doğru yol ve yöntemle yapmadığımızda da 

bizlere kötülük olarak dönüyor, misal evlenmediğimizde bu cinselliğe olan ihtiyacımızı da 

doğru bir şekilde tatmin edemiyoruz, bir iş sahibi olmadığımızda alnımızın teri ile 

çalışmadığımızda da farklı yollardan maddiyatımızı karşılamaya yönelebiliyoruz ki bu durum 

bizi kötülük yoluna da sürükleyebiliyor, Rabbimizin emir ve yasaklarına uymamız helal olanı 

istememiz haramlardan uzak durmamız gerekiyor, peygamberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in 

sünnetlerine uymamız, onu hayatımızda örnek alarak yaşamamız çok önemli. Hem bizim için 

çok önemli hem de toplumsal olarak da sağlıklı bireyler olmamız için de sağlıklı bir toplum 

olabilmemiz için de. 

 Sırtımızda çeşitli günahların yüküyle yaşadığımızda da af dileyip tövbe etmediğimizde de 

ruhumuz da bu günahlarla çevrili olur, bu günahkâr halimizle yaşayışımızla da hayatımız adeta 

karanlık varlıklar için bir ziyafete dönüşür, bunu da Rabbimizin lütfettiği, ikram ettiği takdir 

ettiği üzerimize gelen rahmetini karanlık varlıkların sömürmesi şeklinde okuyabiliriz, biz bu 

rahmeti günahkâr halimizle, günahlardan günahlara koşarak yaşayarak ziyanımız arttırıyoruz. 

Karanlık varlıkların musallat olma sebepleri de zaten işlediğimiz günahlar, bu günahkâr 

halimizle yaşayışımızla da onlara hayatlarımızda kapı açmış oluyoruz, hayatlarımızda daha çok 

karanlık varlıklar da yer etmeye başlıyor. Bu yüzden sigara kullanan birçok günahkâr kimse 

için musallat tanımını kullanabiliyoruz, yoksa sigara içen herkese de karanlık varlıklar 

tarafından musallat olunmuş kimse gözü ile bakılmamalı. İşte karanlık varlıkların musallat 

olduğu günahkâr kimseler de bu sigara ile fiziksel olarak da bir rahatlama zihinlerinde 

hissediyorlar, kısa süreli bir rahatlama, gelip geçici bir rahatlama. Kokuların ortaya çıkardığı 

enerjiden beslenen varlıklar da var ki aralarında ki fark da  güzel bir kokuyla kötü bir kokunun 

arasındaki fark gibi, bu varlıklar da bu kokulardan beslenmek için gelebiliyorlar, kötü kokulara 

kötü varlıklar güzel kokulara güzel varlıklar, bu sebeple ne zaman ne yaktığımıza üstümüze 

sinen kokuya dikkat etmemiz gerekiyor, akşam ezanından sonra karanlık varlıkların zamanı ki 



94 

 

gecenin bir vakti tütsü yakmaktan da kaçınmalıyız, gece dışarda dolaşmaktan da yoksa eve 

yalnız dönmeyiz peşimize takılanlar olabilir.  

 Çeşitli uyuşturucular sadece zihnimizi büyük bir haz ile doldurarak, beynimizi uyuşturuyor ve 

bizi yaşamamız gereken hayattan alıp götürüyor, zihnimiz de bu hazzı tekrar ve tekrar daha 

yüksek seviyelerde deneyimlemek isterken de beynimiz de vücudumuz da sosyal hayatımızı da 

ilişkilerimizi de hayat amacımızı da hayatlarımızı da yitiriyoruz. Bizi sakinleştiren ve çok 

yüksek seviyelerde odaklanmamızı sağlayan uyuşturucular da var ki bu uyuşturucular da aynı 

şekilde hayatlarımızı olumsuz bir şekilde etkiliyor, beynimizi hazla doldurmasının yanında 

derin bir odaklanma getirdiği için kişileri ve olayları da okurken yanlış yargılarda bulunur, bu 

odaklanmayı bir ilim olarak okurlar ki uyuşturucu bir ilim kazandırmaz, olayları doğru bir 

şekilde okuyabilmek için maneviyat çalışması içinde olmamız gerekir ki bu olmadan da 

yargılarda bulunan uyuşturucu müptelalarının hali bir gurup cahil insanın kendisini dünyanın 

en ilim sahibi insanları olarak görmelerine sebep olur ki bu da uyuşturucunun etkisi geçene 

kadar, ardından tekrar bu uyuşturucuları kullanarak o deneyimi tekrar etmek isterler, gerçek 

hayatı ile uyuşturucu kullanırken yaşadığı hayat arasında gördüğü uçurum onu büyük bir düşüşe 

sürükler ki bu halde uyuşturucu kullanmadan yaşayamayacak bir hale gelir. Sanatçılar da 

oyuncular da bu tür uyuşturucuların kendilerine ilham verdiğini sanıyorlar lakin esasen 

karanlıklarına daha çok odaklanma imkânı buluyorlar, cahilliklerine, yaptıkları işlerin 

karanlığının farkında değiller, zaten bu işlerin alıcısı olan kimseler de karanlık içinde kalan 

kimseler. Çeşitli uyuşturucu etkisi olan mantarları da bu kategoriye dahil edebiliriz. 

Uyuşturucular karanlık hayatlarımızı aydınlatmaz aksine karanlık olan hayatlarımızı daha 

karanlıklaştırır. Bize bu hayattan bir çıkış kapısı sunmaz üstüne tüm kapıları da kapatır. 

Maneviyat çalışması ile daha derin odaklanmayı yavaş yavaş öğreniyoruz, maneviyat çalışması 

ile beynimizi yavaş yavaş daha çok kullanmayı öğreniyoruz, maneviyat çalışması ile hayatımızı 

yavaş yavaş aydınlatmaya başlıyoruz, maneviyat çalışması ile yavaş yavaş aydınlık bir deneyim 

kazanmaya başlıyoruz, Kur’an-ı Kerim’i anlamaya başlıyoruz, anladığımız gibi de yaşamaya 

emredildiği gibi hayatımızı Kur’an-ı Kerim ile okumaya, ruhsal olarak bizlere derinlik 

kazandırıyor, beynimizi daha çok kullanmaya başlıyoruz, zihnimizi de daha çabuk toparlamayı 

öğreniyoruz, zihnimiz bu toparlanmayla da daha çok berraklaşmaya başlıyor, genişlemeye 

başlıyor, zekamız da aynı şekilde hem duygusal olarak hem de çeşitli yönlerden gelişmeye 

başlıyor, içimizdeki karanlığı görüp onu düzeltip aydınlatarak, kendimizi düşünmekten yavaş 

yavaş sıyrılmaya başlayarak, diğer kulları hayatlarımızın merkezine koymaya kendimizden çok 

onları düşünmeye başlıyoruz, hayatımızın merkezine de sevgi yerleşmeye başlıyor, mutluluk, 

sakinlik, sükunet hayatımızın her anında yer etmeye başlıyor, güzel bir çevremiz oluyor, hak 

yolda Rabbimizin lütfuyla ve takdiri ile, uyuşturucularda olduğu gibi değil, uyuşturucu en başta 

kötü bir bağımlılıktır, içinde sevgi yoktur, kötü bir çevre içinde etrafına dikenler saçarak kök 

salar, kendini beğenmişlik vardır, sorunlarla yüzleşmek ve çözüm arayışında olmak yerine 

geçici, düşüncelerimizi zehirleyen, bulanıklaştıran, hayatlarımızı daha da zorlaştıran bir kaçış 

sağlar, uyuşturucu kullanan kimseler sadece kendilerini düşünürler, uyuşturucularda sadece 

dışarda olan karanlığı görürüz bunu deneyimleyerek de kendimizi aydınlıkta bulutların üstünde 

aydınlanmış olduğumuzu düşünürüz ki bu hal bizi bir fantezi dünyasından öteye geçirmez, 

manevi olarak bize hiçbir şey kazandırmaz, manevi olarak bir deneyim de bu şekilde 

yaşayamayız, hepsi karanlığın ve karanlığımızın bizlere oynadığı bir oyundan öteye geçmez, 



95 

 

maneviyatımızı da zekamızı da köreltir, bizi aldatır, bize yalan söyler, maneviyat çalışması 

içinde olmamız da Rabbimizin lütfu ve ikramı iledir ki dilediğine takdir eder. Sağlıklı olmak 

için hem ruhsal olarak sağlıklı hem de fiziksel olarak sağlıklı olmak için Rabbimizin rızası 

yolunda koşturmamız gerekir, ona hizmet etmemiz gerekir, ona hizmet etmek demek de ilk 

olarak kendimizi maneviyat çalışması ile düzeltme yoluna gitmek, helal ve haramlara dikkat 

etmek, bu konuda yardım istemek, emir ve yasaklarına uymak, buna gayret ederken de onun 

yolunda koşturan kullarla bir arada olarak onlara hizmet etmek ardından da onun yolunda 

olmayı isteyen böyle bir ihtimal de bulunan bu yönde de umudumuzun olduğu kullara hizmet 

etmektir, onlara yardımcı olmaktır, elimizden geldiğince ki bu yolda da bu düşüncelerde 

yaşamaya gayret edersek de sağlığımızı da en güzel bu şekilde koruyabileceğimizi de görmeye 

başlayabiliriz ki Rabbimizin lütfu ve rahmetiyle ikramı ile takdiriyledir ki dilediğine takdir eder. 

 Bir çocuğun kötü bir çevrede yetişmesi, kötü insanlar tarafından da yönlendirilmesi, o çocuğun 

gelecekte de kötü bir insan olmasında büyük etkisi olabilir, bu süreçte birçok suça karışmış da 

olabilir lakin doğru bir çevre ile baştan başlayabilir ve iyi bir insan olmak için çalışabilir, bu 

konuda da kulları dışlamaktan ziyade kullara daha çok önem vermemiz gerekiyor, birbirimizi 

tamamlamamız, birbirimize sevgi göstermemiz, yardımlaşmamız elbette bunun yolu ve 

yöntemi de maneviyat çalışmasından geçiyor yoksa sömürülürüz, Rabbimizin rızası yolunda bu 

yönde çalışmamız gerekiyor yoksa kendimiz için bu işi yaptığımızda yanımızda Rabbimizi 

bulamayabiliriz, Rabbimizin yardımına ihtiyacımız var ve kendimizi de yolunda bir hiç olarak 

görmemiz gerekiyor, kendi mutluluğumuzu önemsemememiz kulların mutluluğu ile mutlu 

olabileceğimizi görmeye gelmemiz gerekiyor. Bağımlılıkları iyi veya kötü olarak 

sınıflandıramayacağımız gibi, bağımlı olan insanlara karşı da bakışımız iyi veya kötü insan 

ölçütü ile olmamalıdır. Bağımlılığı kullanılan bir maddeden öte bir davranış olarak 

tanımlamamız daha doğru olabilir. En bilinen bağımlılıklar insan vücuduna zarar veren 

maddelere olan bağımlılıklar olarak geçiyor. Herkesin de ortak mücadelesi haline gelmiş 

durumda. Sigara, uyuşturucu ve türevleri, alkol gibi birçok bağımlılığa bakış açımız, tedavi 

yöntemimiz, duruşumuz bu bağımlılıkların gücünü daha da arttırıcı bir role bürünebiliyor. 

Günümüzde bağımlılıklara bakacak olursak son zamanlarda vücut geliştirmenin popülaritesi ile 

de ortaya çıkan spor bağımlılığı spor yapmadığımızda kendimizi suçlu hissetmemiz, yapılan 

sporu hiçbir zaman yeterli görmememiz. Yeme içme bağımlılığında ise özellikle çok fazla çay 

ve kahve tüketmemiz. İnternet bağımlılığı ile günümüzün belirli bir bölümünü geçirmemiz. 

Kumar bağımlılığı ile en basitinden spor müsabakalarını derinlemesine takip ve analiz etmemiz 

hatta günümüzde e-spor müsabakalarında bile. Akıllı telefonları ellerimizden bırakamamamız. 

Alışveriş bağımlılığı ile ihtiyacımız olmayan ürünlere yönelmemiz, sürekli olarak 

kıyafetlerimizi yenilememiz. Hayatlarımızın merkezine oturttuğumuz para bağımlılığı ne kadar 

çok paramız olursa o kadar çok mutluluk getirileceğine olan inanç ile parayı saklamak ve 

cimrilik; sonucunda da ailesini, çevresini ve geleceğini aydınlatmak adına bir girişimde 

bulunmamak, mutluluk ve hazzı dünyada arayarak maneviyata yönelmemek adeta kaçmak ve 

bu dünya hazlarıyla dolup taşarak maneviyatımıza hayatlarımızda yer bulamamak. 

 Sürdürülmesi gereken güzel bağımlılıklarımıza örnek olarak çocukken bisikletlere olan 

tutkumuz ve bunu bir bağımlılık derecesinde hayatımızda yer etmemiz. Ardından yaşımız 

ilerlediğinde bisikletleri de hayatımızdan çıkartarak arabalara yönelmemiz. Hayatımızdan 

çıkardığımız en güzel, sağlıklı aktivitelerden birini çocukluğumuzda olduğu gibi hayatın 



96 

 

merkezine koymaya çalışmaya gayret etmeliyiz. Hayatlarımızda da doğa aktivitelerinden de 

yüz çevirmemeye gayret etmeliyiz, yürümeye, yüzmeye, doğada yürüyüş yapmaya da 

ihtiyacımız var, suyun sesini, kuşların ötüşlerini, doğanın bir bütün olarak sesini dinlemeye de 

ihtiyacımız var, gözümüzün Rabbimizin güzelliklerini yarattığı o kâinatı gözlemlemeye ihtiyacı 

var, yıldızları, galaksiyi, dünyayı, doğayı, hak yolda olan dostlarımızı görmeye bizi seven 

gözlerle vakit geçirmeye ihtiyacımız var.  

 Okulların önlerinde, ara sokaklarda, gözden uzak yerlerde öğrenciler sigara değil artık farklı 

bağımlılık yapıcı tehlikeli maddeler kullanıyorlar. Sigara kullanmayı okul tuvaletinde veya 

görünmeyen yerlerde gerçekleştirilen rutin bir faaliyet olarak bakıyorlar. Önümüzde genç 

fidanların tutuştuğu bir yangın var ve herkes sessizliğe bürünmüş durumda, bu sessizlik 

sarmalını ortadan kaldırmak için mücadele edilmeli, elden geldiğince ilk olarak da kendimizden 

başlayarak. Gelecekte bağımlılıkla mücadelede yeni yöntemlerin ve mücadelelerin de 

değerlendirileceğini söyleyebiliriz. Sigaranın insan vücuduna olan zararlarının yanında diğer 

bağımlılıklara da birer basamak rolünde olduğundan üzerinde özellikle durmamız gerekiyor. 

Yeni yollar, metotlar, alışılmışın dışına çıkmamız gerekiyor. Genç nesillerimiz yetişmeden önce 

bu bağımlılığı daha da azaltma yoluna gitmenin yollarını keşfetmemiz gerekiyor. 

Çocuğumuzun çevresinden dolayı kötü arkadaş ortamından dolayı bozulduğunu, çeşitli 

bağımlılıklar geliştirdiğini düşünüyoruz, her şeyin merkezine kötü insanı yerleştiriyoruz ki iyi 

insan da yok, güzel bir çevre de yok, maalesef iyi insan olmak isteyen de yok, iyi bir çevre 

arzulayan da. Çevremizde bağ kurmamız gereken daha güzel şeylerin farkına varmamız, 

göstermemiz ve oluşturmamız gerektiğini de söyleyebiliriz. Bunlardan biri de maneviyat 

çalışmak, hak yolda olan dostlarımızla, bizlerin her zaman yanımızda olacak dostlara 

ihtiyacımız var, güzel bir çevreye.  

 Cennette Hz. Âdem As. babamız ve Hz. Havva As. annemiz içinde kötülük ve iyilik bilgisini 

içeren meyveden yediklerinde bu işledikleri günahın sonuçları geçmişten günümüze değin 

bizleri de etkiliyor, bizden öncekileri etkilediği gibi bizden sonrakileri de etkileyecek ki 

kıyamete kadar devam edecek bir süreç. Kötülük ne demek iyilik ne demek bilen anne ve 

babalarımız, bir taraftan kötülükten kaçarken, kaçınırken sürekli olarak da iyiliğe yönelerek 

yaşıyorlardı, ne zaman ki yılan onları kandırdı artık bu ağacın meyvesini yiyerek de artık bu 

kötülüğe karşı her nasıl ki başta kötülüğe karşı uzak durma konusunda bir arzuları varsa o 

meyve ile de artık kötülüğü yapma isteği ve arzusu bize yüklenmiş oldu. İyi ve kötü bir seçenek 

arasında kaldığımızda o kötülüğe karşı Rabbimize sığınabiliriz dua edebiliriz bu iyi olan yoldur, 

bir de kötü olan yol ki bu da o günaha doğru meyletmeyle başlar o günahı işlemeye başlarız ki 

bu bir süreçtir, o günahı sonuna kadar götürmeye başlarız işte bu günahı sonuna kadar götürme 

istek ve arzusu her birimize yüklenmiş oldu, bu günah işleme halinde de halen Rabbimize 

sığınabiliriz, dua edebiliriz, af dileyebiliriz, tövbe edebiliriz. Günaha girdikten sonra da iş 

bittikten sonra da cahilce bir iş tuttuktan sonra da af dilememiz, günahımızdan tövbe etmemiz 

gerekir ki babamız da günahı kendisinden bilerek, yaptığı hatayı anlayarak, bir daha bu hataya 

dönmemek üzere Rabbimize sığınarak af dilemiştir, yılandan suç bulmamıştır, nefsinden suç 

bulmamıştır ne nefsini ne annemizi ne de yılanı suçlamamıştır. Yılan ise günaha girdikten sonra 

kibirli bir şekilde davranarak kendisini suçlu görmemiştir ve huzurdan kovulmuştur. Hayatımız 

da helal ve haram şeylerle çevrili, bizler de haram ve kötü şeylerden yüz çevirerek helal ve 

güzel olan şeylere yönelmek için gayret göstermemiz gerekiyor. Peygamberlerimiz de bizlere 



97 

 

bu hayatı nasıl yaşamamız gerektiğini anlatıyorlar, Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri ile. 

Kur’an-ı Kerim’ de bizim zamanımıza ve tüm insanlara bir lütuftur, en büyük mucizedir, 

Rabbimizin bizlere çok büyük yardımıdır, Hz. Muhammed Sav.’ de bizim için çok büyük bir 

mucizedir, tüm insanlık için kıyamete kadar onun yol göstermesi ile nasıl Rabbimizi razı 

edeceğimizi öğreniyoruz, onu hayatlarımızda örnek alarak yaşayarak, sözlerine kulak vererek 

yaşayarak, adımlarını takip ederek yaşayarak. Helal olan şeylere yönelerek helal olan şeyler 

yiyerek, helal olan ortamlarda bulunarak ruhumuzu da beslememiz gerekiyor yoksa ruhsal 

konuları da anlayamayız, halimiz de aynı aç bir kimsenin yemekten başka bir şey 

düşünememesi gibi olur. Helal kıyafetler giymemiz de gerekir ki erkekler ve kadınlar birbirine 

karşı şehvet duyarlar. Giysiler bizleri gizler, bizleri örter, bizlere kalkan olur, aynı zamanda da 

bizlere kim olduğumuzu da görüşümüzü de hangi yolda yürüdüğümüzü de açığa çıkartır, 

babamız ve annemiz çıplaklardı ardından da günah işledikten sonra utançlarıyla büyük incir 

yapraklarıyla örtünmeye çalıştılar, birbirlerinden kaçarak, şehvet duymamak için, bizler de 

kıyafetlerimize dikkat etmemiz gerekiyor, birbirimize şehvet uyandırmamaya gayret etmemiz 

ki şeytan bize çıplaklığı özendirir, nefsimiz de bunu ister, ilgi görmeyi, beğenilmeyi, takdir 

edilmeyi dünyada, gözlerimizden topuklarımıza kadar dikkat etmemiz gerekir, nasıl baktığımız 

da insanları etkiliyor, nasıl yürüdüğümüz de nereye gittiğimiz de fotoğraflarımızda dahi nasıl 

baktığımız da insanları büyülemeyi bırakmamız gerekiyor, üstümüzdeki elbiseden de altındaki 

et yığınından da daha değerli olan gönlümüzü güzelleştirmeye gayret etmemiz gerekiyor, 

birbirimizi cinsel olarak ayartmayı bırakmamız, birbirimizin gönüllerine bakmaya gayret 

etmeye, dış güzellikten ziyade iç güzelliği hayatlarımızda görmeye, Rabbimizin lütfu ve ikramı 

iledir ki dilediğine takdir eder. Şeytan babamıza sağdan yaklaştı, onun iyiliğini istediğini 

söyledi haktan görünerek ki bu şekilde kandırdı, yalan söyledi, şeytan bizim iyiliğimizi istemez, 

Rabbimizin emir ve yasaklarının dışına çıkmadan yaşamaya ve yaşatmaya gayret etmemiz 

gerekiyor, Rabbimize sığınarak, ondan yardım dileyerek, şeytan ve şeytanlaşmış kimseler bize 

sağdan da soldan da önden de arkadan da üstümüzden de altımızdan da yaklaşmaya çalışırlar, 

bizim iyiliğimizi isteyerek aklımıza girmelerinden de Rabbimize sığınmamız gerekir.  

 Vücudumuza soğuk su değdiğinde vücudumuz da bu soğuk suya tepki olarak vücut 

sıcaklığımızı arttırır. Sıcak su değdiğinde de düşürmeye çabalar. Soğuk su ve sıcak su farkına 

bakacak olursak da sıcak su vücudumuzu mayıştırır, soğuk su ise dinçleştirir bizi kendimize 

getirir, kışın sıcak su bizi rahatlatırken yazın da soğuk su bizleri rahatlatır. Kışın sıcak şeyler 

içmek iyi gelirken yazın soğuk şeyler içmek bize iyi gelir lakin yazın da sıcak şeyler de içebiliriz 

kışın da soğuk şeyler içebiliriz, yazın da kışın sıcak ve soğuk su ile duş alabiliriz. Vücudumuz 

çok ısındığı zamanlara bakacak olursak bu yemek yemeden önce sofrada, şehvet 

duyduğumuzda, ders çalışırken aynı şekilde maneviyat çalışmasında da yavaş yavaş alev 

aldığımızı hissedebiliriz, karnımızın acıktığını, susadığımızı, bitkin düştüğümüzü, 

yorulduğumuzu, sıkıldığımızı, canımızın çalışmak istemediğini görürüz, canımızın farklı farklı 

yiyecekler çektiğinde de bunlardan helal olanlara yönelmemiz gerekir. Dehşetli bir asırdayız, 

ahir zamanda yaşıyoruz, Rabbimizin emir ve yasakları belliyken, haramları belliyken bizden 

istedikleri belliyken bu listeyi iyi bir niyetle artırma yoluna gidenler olabilir lakin bu kullara bir 

yük olur ve hesap günü de bu tarz açıklamalar yapanların üstüne yük olur. Şeriatın dışına her 

ne kadar çıkmak yanlışsa aynı şekilde şeriatın sınırlarını da daraltmak da yanlıştır. Yaşam alanı 

lütfedilmiş, bu alanı daraltırsak insanları boğarız. Soruların cevapları hayatımızı şeriat sınırları 



98 

 

içerisinde rahatça nefes alacak şekilde olmalı. Böyle haller yaşayabiliriz sürekli olarak yüksek 

moral ve motivasyonla maneviyat çalışamayız, Rabbimizin rızası yolunda çalışmak bizim için 

ne kadar önemli olursa o kadar da moral ve motivasyonumuz olur ki bunu bazen kaybedebiliriz, 

işte böyle haller içinde olduğumuzda da kendimize gelmek için Rabbimizin rızasını 

kazanamamaktan dolayı korkmamız gerekir ve Rabbimize sığınmamız gerekir, dua etmemiz bu 

halimizi hakkımızda hayırlı olacak şekilde yardım etmesini. Anne karnından o suyun içinden 

nasıl günahsız çıkıyorsak su bize Rabbimizin rahmetidir ki düzenli duş almaya gayret 

göstermeliyiz, soğuk suyun altına girmekten de elimizden geldiği kadar kaçınmamaya ki 

ayaklarımızdan başlarsak soğuk su tutmaya yukarı doğru alıştıra alıştıra yıkanabiliriz, suyun 

içine girmeden önce de Rabbimizden af dileyip, tövbe ederek, Rabbimize sığınarak, Rabbimizin 

rızası için kendimizi temiz tutmaya gayret etmemiz gerekir, vücudumuz kötü kokular da 

salgılar, bu kötü kokular da bazen artabilir, yediğimiz içtiğimize göre de değişebilir, güzel 

kokmaya, temiz olmaya gayret etmeliyiz, iç çamaşırlarımızın temizliğine özellikle dikkat 

etmemiz gerekir, çoraplarımız, ayakkabılarımız terleme dolayısıyla kötü kokabilir, 

kıyafetlerimiz kirlenebilir, seccademiz, takkelerimiz namaz kıyafetlerimiz de, düzenli olarak 

temiz giyinmeye güzel kokular sürmeye, hamama giderek gözeneklerimizin daha rahat nefes 

almasını sağlamak üzere kirlerimizden kurtulmak üzere keselenmekle derimizdeki gözenekleri 

açıp, derimizin rahat nefes almasını sağlamakla, sağlıklı sabunlarla vücudumuzu temiz tutmaya, 

üreme organlarımızın olduğu bölgemizde ve koltuk altımızda çıkan kılları kesmeye de özellikle 

cuma günü gayret etmeliyiz. Doğa yürüyüşleriyle zihnimizi boşaltma rahatlatma yoluna 

gidebiliriz ki toprakla temas etmeye, kulaklarımızı yağmur ve su sesiyle doyurabiliriz, 

gözlerimizi yeşille ve suya bakarak dinlendirebiliriz.       

 Uzun bir yoldan bir dostumuza misafirliğe gittiğimizde bizim için hazırlanan sofraya 

oturduğumuzda susadıysak gözlerimiz ilk olarak su arar, bizim için hazırlanan onca yiyeceği 

gözümüz görmez, kahvaltı zamanıysa bu yönde bir sofra hazırlanmıştır, öğlen yemeği için 

öğlen yemeğine uygun yiyecekler sofrada olur, akşam bir davete gideceksek de akşam davete 

uygun yemekler hazırlanır ki burada misafir ağırlayanlar misafirlerine olan sevgilerini çeşitli 

yollardan göstermeye gayret ederler, misafirlerinin mutlu olmalarını isterler, yemekten sonra 

de çaylar, kahveler, meyveler, çerezler gelmeye devam eder, öğlen yemeğe başladığımızda da 

önümüzde türlü türlü çorbalar, yemekler, soslar, salatalar, tatlılar görürüz, karnımız aç değilse 

hiçbir şey canımız çekmez, karnımız açsa karnımızı doyurana kadar yeriz ki bazı durumlarda 

da farklı davranabiliriz ki tekrar yola gideceksek de karnımızı çok doyurmamaya gayret ederiz, 

yada başka bir davete gideceksek kendimizi kısıtlarız. Önümüzdeki farklı lezzetlerde olan 

mezeler iştahımızı daha çok açar ki daha çok yemek yiyebilelim, acı otlar, roka, tere, marul vs. 

yediğimizde de hayatın ne kadar acı olabileceğini deneyimleyebiliyoruz, bu otların bir özelliği 

de dilimizi temizlemesi ki yemek yerken bu otların ne gibi bir faydası var dersek biraz ot yiyip 

tekrar ana yemeğe devam ettiğimizde sanki tekrar o ilk kaşığın lezzetini almamızı sağlar, bazen 

acı olaylar yaşayabiliriz, zor zamanlarımız olabilir, böyle zamanlarımızı da hatırlayabiliriz bu 

çok normal, bu hususlar da hayatımıza destek olmalı, Rabbimizin rızası yolunda, Rabbimizin 

rızasını arzulamaya, yolunda koşturmaya, çabalamaya gayret etmeliyiz, Rabbimize sığınarak 

dualarla hak yolda olan dostlarımızla maneviyat çalışarak Kur’an-ı Kerim okuyarak, hayatımızı 

da Kur’an-ı Kerim ile okuyarak, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ e kulak verip onu 



99 

 

hayatımızda örnek alarak, bazen mezelerden ağzımız yanacak bazen o mezeler bizi 

ferahlatacaktır hem sürekli tatlı yesek tatlının da kıymetini anlayamayız.  

 Kadın erkek için bir evdir, sıcak bir yuvadır, erkek de eşi için bir ekmektir, bu ekmekler de 

birbirinden hep farklı farklıdır, kimi ateşte fazla durmuş olabilir kimi de daha az, kimi az bir 

süre mayalandığı için büyük görünmüyor kimisi de iyi mayalandığı için daha büyük görünüyor 

lakin hepsi karnı da Rabbimizin lütfu ve ikramı ile de doyuruyor. Erkeklerde de nefs bulunur 

kadınlarda da ve bu nefsin dünyaya olan istek ve arzusu da çeşitlilik göstererek tüm dünya 

birbirini Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile takdiri ile tamamlar, bizleri dünyada da doğru bir 

çalışma ile de maneviyatta da ilerletir ki nefsimizin olması da bizim için bir lütuftur, şayet 

nefsimiz olmasa dünyaya yönelik ne bir arzumuz kalırdı ne de bir isteğimiz, dünyada binalar 

bu kadar yükselmezdi, teknoloji bu kadar gelişmiş olmazdı, mağaralara çekilen insanlara 

günümüzde de rastlardık, maneviyata yönelik de ne bir arzumuz olurdu ne de bir isteğimiz. 

Ekmek parası için çalışırız, ekmek parası için çalışmamızın sebebi de evimize güzel bir ekmek 

götürmek içindir bizi evde bekleyen eşimize sıcak yuvamıza. Dünyada olan ekmekle karnımızı 

doyururuz, maneviyatta olan ekmekle de ilimle de ruhumuzu doyururuz. Evimizde ekmeğimizi 

sevgiyle kendimizi düşünmeden evimizdekileri düşünerek bölüp paylaştırmamız gerekiyor. 

Dünyayı ve maneviyatımızı bir arada sürdürmemiz gerekiyor. Ruhumuz maneviyat ile 

beslenirken dünyamız da nefsimiz de dünyalık ekmeklerle karnını doyurur lakin nefsimiz 

maneviyatta olan ekmeğin tadına baktığında da artık o ekmekten de istemeye başlar ki bu 

ekmekle ne karnını doyurur ne de kendisine bir faydası vardır, bu ekmeği istemesinin sebebi de 

kendi dünyasında daha fazla ekmek elde etmek içindir, bu ekmeği daha çok dünyalık ekmek 

için ister, kulu kandırmaya çalışır, kendisi için bu ekmeği kullanmaya onu zorlar, bu yönde 

dünya için kullanması konusunda da karanlık varlıklar da nefsle birlikte çalışır, nefsimiz bu 

dünya yiyeceği olan ekmeğin içine türlü türlü dünyalık şeyler saklar, misal bir kılıç saklar kula 

tüm dünyayı yönetebilirsin der, güzel bir kıyafet saklar bu kıyafet senin olabilir der, ev, araba, 

kadın fotoğrafları, makamlar, mevkiler, paralar türlü türlü şeyler ekmeğinin içine saklar ve kulu 

yoldan saptırmaya çalışır, sürekli bir manipülasyon peşinde koşar. Kul daima Rabbine 

sığınmalıdır, dua etmelidir. Nefsimizin bize bizi kandırmak için ruhumuzu da bizi de sömürmek 

için oynadığı oyunlara karşı da Rabbimize sığınarak, Rabbimizin rızası yolunda nasıl 

kullanmamız gerektiği konusunda da farkındalığımız olmalı. Misal kılıçtan gidelim bir kılıca 

bakıyoruz bir kendimize onu yerden oynatamıyoruz, sonra ilimde ilerliyoruz, tekrar ekmek 

içinde kılıç gelmiş kendimize bakıyoruz ki bu kılıçla biz ancak kendimizi keseriz yani ilmimizi 

kullanmamız gerekiyor, aklımızı kullanmamız gerekiyor, Rabbimize sığınmamız gerekiyor, 

nefsin verdiği her şeye atlamamız, tartmamız gerekiyor, kulların ihtiyaçlarını görmemiz 

gerekiyor, kulların ihtiyaçlarına karşılık bu kılıcı insanlar için kullanabilir miyim, 

kullanacaksam nasıl kullanabilirim, tüm yönleri ile tartmamız gerekiyor, işin içine kendimizi 

hiç katmamamız gerekiyor, sadece Rabbimizin rızasını kazanmak üzere kulların iyiliğini 

düşünerek ki bu da Rabbimizin rızası için, onların Rabbimizin rızası üzere yürüdükleri yolda 

destek olmak üzere, köstek olmak için değil, bizden daha ağır kılıcın altında kalmamak için, 

dünyamızı da ahiretimizi de her şeyimizi de kaybetmemek için, nefse karşı daima uyanık ve 

dikkatli olmamız gerekiyor, kendimizi tatmin etmeyerek, kulları için, emredildiği gibi ihsan 

etmek için de ekmeği paylaştırırken nasıl dikkatle herkesin ihtiyacına yönelik paylaştırıyoruz 

aynı o şekilde, nefsimizi Rabbimizin rızası yolunda kullanmayı, kendi arzu ve isteklerimizi 



100 

 

tatmin etmek üzere kullanmamayı öğrenmemiz gerekiyor maneviyat çalışması ile. Ruhlarımızı 

emredildiği gibi beslemezsek dünyamız da zayıf düşer, hastalanır, dünyamız da zehirlenir. 

Yağmur yağmadığında da buğdaylar da yetişmez her tarafı da yabani otlar sarar. Kıtlık geldiği 

zaman da herkese gelir ki maddi kıtlık olduğu gibi manevi kıtlık da var. Maneviyat çalışmasında 

Rabbimizin rızasını kazanmak üzere sevgiyle bir arada olmamız, bizi bir arada tutması için de 

Rabbimize dua etmemiz ve Rabbimizin rızası için de sevgiyle de ekmeğimizi kendimizi 

düşünmeden bölüşmemiz gerekiyor.  

 Şarap haram kılınmıştır. Sarhoş olup tüm kötülüğümüzü görmeye, bu kötülüğümüzü 

göstermeye gerek yok. Maneviyat çalışması ile bunu içimizde görme imkânı bizlere lütfedildi 

Hz. Muhammed Sav. ile Kur’an-ı Kerim ile ki bu lütuflar bizler için sonsuz bir sevgi kaynağı 

bizlere aşk sarhoşluğu sağlayan nehirler. Rabbimizin lütfu ile bizleri sevindirmesi ki  bize hayatı 

sevdiren hak yolda olan dostlarımız, bir arada olduğumuzda içimizi tarifsiz sevinç ve mutluluk 

kaplıyor, bizlere sıkıntılarımızı unutturan dostlarımız, kendimizi biran olsun düşünmekten 

düşünüp de kendimizi depresyona sürüklemeden alıkoyan dostlarımız, bizi bizden çok düşünen, 

kendimizden de çok düşündüğümüz dostlarımız hal böyle olunca hiç kaygımız da olmuyor, 

üzüntümüzde. Gün geçtikçe değerlenen dostluğumuz da Rabbimizin bir lütfu bir arada olmasak 

da görüşemesek de birbirimizi dualarımızla desteklediğimiz, gönüllerimizi ferahlatan 

dostlarımız da Rabbimizin bir lütfu. Birbirimize karşı yaklaşımımız da hep sevgiyle ki 

birbirimize bakışımız da böylelikle dünyanın ötesinde hep ahirete yönelik, dünya dostluğundan 

öte ahiret dostluğu, birbirimizin gönüllerini en güzel şekilde okumamız da Rabbimizin bir 

lütfudur. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 

 

21 

Hastalıklar 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizlere şifa lütfedene hamd olsun, bizlere şifa olan kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar şifadan kaçar mı? 

 

 Bizleri yaşatan da öldüren de Rabbimizdir, bazen yaşadığımızı hissediyoruz, yaşadığımız 

hayattan keyif alıyoruz, her şey güzel gidiyor, bazen de ölü gibi hissediyoruz, istediğimiz gibi 

gitmeyen şeyler, yorgunluk, acı hayatlarımızda yer bulmaya başlıyor, bu hallerden önce 

bahsetmemiz gereken bir konu da bizi dirilten de Rabbimiz olduğu ki bu halleri yaşayabilmek 

için de ilk olarak bizi yolunda diriltmesi gerekir, bizi güldüren de Rabbimizdir, ağlatan da 

Rabbimizdir. Hak yolda olmayan kullar da bu bahsettiğimiz ölü hissinden öte daha dirilmemiş 

olanlar. Böyle kimselere de batıl yolda olan kullara da Rabbimizin yaklaşımı da farklı oluyor. 

Bu hayatta başlarına ne bir hastalık ne de bir kötülük gelmiyor üstüne üstlük güzel de bir hayat 

yaşadıklarını görüyoruz bu dünyayı ahirete tercih ettikleri için. Hak yolda olanların başına gelen 

hadiseleri de ancak Rabbimizin rızası yolunda maneviyat çalışması içinde Kur’an-ı Kerim ile 

hayatlarımızı okuyarak görebiliriz ki Rabbimiz lütfederse, ikram ederse takdir ederse.   

 

 Rabbimizin emir ve yasaklarına uymayarak yaşadığımızda, günahlara girdiğimizde, biz de 

değişmeye başlıyoruz, dünyamızda değişmeye başlıyor, bu yaşayışımızla da birçok acı ve 

ızdırabı tecrübe ediyoruz, ölü kulların hissetmediği bu kötü değişimimizden kaynaklı başımıza 

gelen hadiseler de bizlere Rabbimizin lütfudur ki bizi kendisine tekrar yakınlaştırmak için takdir 

ettiği, biz ondan uzaklaştıkça o bize rahmet ediyor ve bu yönde bize yakınlaşıyor. Rabbimizin 

iyilik anlayışı biraz farklı, bizi kendisine yakınlaştırmak istiyor, kullukta derinleşmemizi, 

rızasını kazanmamızı istiyor, iyiliği de bu yöndeki bizleri hayatın amacına getirmesi, biz de 

diğer insanlara bu dünyada sadece bu yönde iyilikte bulunabiliriz dua ile. Dünyamız bir vazo 

gibi çok kırılgan, Rabbimiz bu şekilde yarattı tüm dünyamızı, Rabbimizin rızası yolunda 

emredildiği gibi yaşamadığımızda da bu dünyamız da tuz buz oluyor, paramparça oluyor, bu 

kötülüğümüz de dünyamızı olumsuz bir şekilde etkiliyor, yaşadığımız dünyanın hali de bizim 

yüzümüzden, suç bizim, suçumuz vazoyu kırmak. Rabbimizin rızasını kazanmaya yönelik 

iyilik ve güzelliklerde bulunmak, onun emir ve yasaklarıyla yaşamaya gayret etmek, peygamber 

efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in yolunda onu örnek alarak yaşamaya gayret etmek, hayatı 

emredildiği üzere Kur’an-ı Kerim ile okumak, maneviyat çalışmak tüm bunlar da vazomuzun 

kırılan parçalarını birleştirme arzu ve isteği uyandırıyor içimizde, umutla ondan yardım 

diliyoruz, günahlarımızı görerek, hatalarımızı görerek, hatalarımızı ve kusurlarımızı düzeltme 

yoluna giderek onarmaya gayret ediyoruz, bu yönde çalışarak da kötülüğümüzün üstünden 

tecrübe ile hem içimizdeki kötülüğü görerek hem de yaptığımız kötülükleri görerek iyiliğe 

yönelmeyi arzuluyoruz, geçmiş kötülüklerimizden af dileyerek tövbe ediyoruz, bir çocuk gibi 

elimizde bir yapıştırıcı önümüzde milyarlarca parçaya ayrılmış bir vazo, elbette ellerimizi 



102 

 

birbirine yapıştırmaktan başka da bir şey elimizden gelmez bu halde de Rabbimizden yardım 

diliyoruz, dua ediyoruz. Türlü türlü ızdıraplar çekiyoruz hayatlarımızda, hastalıklarla, türlü 

türlü acılarla, çevremize gelen sıkıntılarla, hayatımıza gelen yaşlılıkla, ölüm döşeğine 

yattığımızda, işte tüm bu haller de bizi Rabbimize yöneltiyor, doktora da yöneliyoruz lakin 

doktorlar bu yaşadığımız halleri manevi olarak okuyamıyorlar sadece fiziksel olarak bedenimiz 

hakkında bizlere yardımcı olmaya çabalıyorlar, Rabbimiz de bizlere bu yönde onlar aracılığıyla 

bir şifa lütfedecekse bu yönde bir takdiri olacaksa da lütuf ve ikramda bulunuyor. Dünyamızın 

sorunlarını çözmek için de fiziksel hastalıklarımızı çözmek için de Rabbimizden yardım 

dilemeliyiz, bu yaşadığımız sorunların altında yatan manevi yönü görmeyi dilemeli bu yönde 

de ne yapmamız gerektiği konusunda da. Çeşitli alternatif şifa yöntemleri var, 

hastalandığımızda veya sevdiğimiz biri hastalandığında araştırmaya başlıyoruz, bu alternatif 

yöntemleri de denemeye gayret ediyoruz, yapmamız gereken günümüzde kabul edilen, yaygın, 

doktorlar tarafından uygulanan ve tavsiye edilen, fikir birliğine varılmış tedavi yöntemlerini 

denemek olmalı, bir hastalığın tedavisi için de bu yönde ilim ve bilgisi olmayan kimselerin 

ayağına gitmek de aykırı tedavi yöntemlerine bilgiden ve ilimden uzak tedavi yöntemlerine 

başvurmak da doğru olmaz. Hayatta elimizden geldiği kadar ölçülü bir şekilde aşırıya 

kaçmadan hastalıklarımıza karşı da savaşmamız gerekir sanki hastalığın şifası bizim 

gayretimize bağlı gibi elbette Rabbimizin elindedir lakin üzerimize düşen sorumluluğu görerek 

hem dua ederek hem de Rabbimizden yardım dileyerek hem de hakkımızda hayırlısını isteyerek 

hem de hastalığımızdan kurtulmak için ölçülü bir şekilde orta yollu bir gayret sarf ederek hem 

de doktora giderek, doktorun söylediklerini yaparak tedavi olarak, elbette sonuç da işin başı da 

sonu da işten öncesi de sonrası da arasında gelip geçen zamanda da her işte olduğu gibi 

Rabbimizin elindedir. Teknoloji gelişiyor, bilim ilerliyor, tedavi yol ve yöntemleri değişiyor, 

ilaçlar değişiyor, doktorlar değişiyor, hastaneler değişiyor bizler çağın gerisinde kalmış gibi 

tedavi arayışına gidersek de doğru bir yaklaşım sergilememiş oluruz. Aynı zamanda farklı 

ülkelerde sağlık sektörlerinde de farklılık görülebiliyor, sağlık turizmi ile hastalar tedavi amacı 

ile seyahat edebiliyor, hastalığımız çok nadir değilse yani sadece o ülkede tedavi edilebiliyorsa 

veya o ülkeden bir ilaçla tedavi mümkünse bu ilaca ve o ülkeye ulaşmaya gayret etmeliyiz 

yoksa normal ve her ülkede tedavisi olan bir hastalıksa bizler de ülkemizde tedavi olmaya 

gayret etmeliyiz, aşırıya kaçmaktan da Rabbimize sığınmamız gerekir. Aşı karşıtlığı konusunda 

da çocuklarımız için tavsiye edilen ve uygulanan aşı programlarını da normal bir tedavi yöntemi 

olarak kabul etmemiz gerekir. Bu konuda aşı konusunda da misal pandemi döneminde aşırıya 

kaçan uygulamalarla da insanları manipüle ederek pazarlanan, olumlu ve olumsuz yönleri tam 

bir araştırmayla ortaya konulmadan piyasaya sürülen aşılara karşı da bilinçli olmamız gerekir. 

Normal bir hastalıkta misal grip diyelim hayatımız boyunca da doktora gitmeden bu hastalığı 

atlatabildiğimizi biliyoruz, ilaç kullanmadan öncesinde de aşı olmadan bu durumda doktora 

gitmemiz de uygun olmaz, ilaç kullanmamızda aynı şekilde, her mevsim öncesinde aşı 

olmamızda lakin ağır geçiriyorsak bu yönde doktorumuza danışmamız gerekir. En ufak bir 

rahatsızlığımızda veya hastalığımızda panikle hastaneye koşmak, soluğu doktor yanında almak 

doğru değildir, bu yönde bir zorunluluğumuz yok. Hastalıklar karşısında da tutumumuz 

duamıza da yansımalı ki Rabbimizden başka bize yardım edecek kimsenin olmadığını, gerçek 

güç ve kuvvet sahibi yalnız Rabbimiz olduğu, dilediğine dilediğini takdir eden olduğu, dilerse 

bizi güldüreceğini dilerse de bizi ağlatacağını, dilerse de bizi yaşatacağını dilerse de bizi 

öldüreceğini, dilerse de bizi dirilteceğini, her işin de onun elinde olduğuna inanarak, aynı 



103 

 

zamanda da bize olan emrini yerine getirme gayreti içinde olarak tedavi aramaya gayret 

etmeliyiz, iyi bir doktor için dua ederek, ameliyatın bize şifa vermesi için dua ederek, tedavinin 

bize şifa vermesi için dua ederek, ilacın bize şifa vermesi için dua ederek, Rabbimize 

güvenerek, ondan yardım dileyerek, her işi ondan bilerek, her şeye gücü yeten Rabbimize ona 

sığınıp ondan yardım dileyip kendimizi ona teslim ederek, bizi hayırlı olana ulaştırmasını 

dileyerek dua ederek, hastalığımızdan bu hastalığımızdan kurtulamayacağımız korkusuyla 

değil Rabbimizi razı edemeyeceğiz düşüncesinde olmalıyız, halimizle, tavırlarımızla, 

duruşumuzla, yaşayışımızla, düşüncelerimizle, hastalandığımızda şifanın kaynağını sadece 

Rabbimizden bilmeliyiz, doktorlar da böyle bilmeli ki kendilerinden değil, ellerimiz birkaç 

parmaktan, deriden ve kemikten oluşuyor ne bir gücü var ne de bir kuvveti ki Rabbimizin eli 

daima bizim üzerimizde, kendi elimizde bir güç ve kuvvet görmek gerçek güç ve kuvvet 

sahibine karşı aşırıya kaçmak ve haddi aşmak olur, bize lütfedilen bu el de onu tanımamız için 

Rabbimizi tanımamız için gerçek güç ve kuvvet sahibini tanımamız için bize lütfedildi, 

kendimizde bir güç ve kuvvet olduğunu sanmamız için değil, sadece ellerimiz de değil diğer 

organlarımız da diğer vücut parçalarımız da yaşadığımız hayatta. Diğer insanlar da insanlık 

tarihi de hep bir bütünlük içinde birbirini tamamlıyor ve bize Rabbimizi anlatıyor, onun 

birliğini, onun yüceliğini, onun bize olan yaklaşımını bize Rabbimiz kendisini anlatıyor, bizler 

de hayatı emredildiği gibi okuyarak onu tanımaya başlıyoruz, böylelikle bizlere karşı ne kadar 

merhametli olduğunu, bizim iyiliğimizi hayatımızın her anında da nasıl çok istediğini 

görüyoruz, ona sevgi duymaya, ona daha da yaklaşmaya gayret ediyoruz, onu razı edecek işler 

peşinde koşturmaya başlıyoruz. Elbette doktorlarımız büyük bir sorumluluk taşıyorlar, bu 

sorumluluğu da emredildiği bir şekilde okumadıklarında da sonu kibir oluyor. Bu sorumluluğu 

da kullanırken acı içinde yatan ölümcül bir hastalığa tutulmuş bir hastaya karşı da kullanırken 

şefkatle yaklaşarak, hastanın geriye kalmış günlerini de ona ve sevenlerine bir iyilik olarak 

kısaltmaya çalışmak da doğru olmaz ki o kişinin o acıyı o ızdırabı çekerek günahlarına kefaret 

olmasının da önüne geçmiş oluruz, kulları elimizden geldiği kadar yaşatmaya gayret etmemiz 

gerekir. Peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in tavsiye ettiği tedavi yöntemleri dışında 

da tedavi yöntemlerinden bahsedebiliriz ki bu tedavi yöntemleri geçmiş zamanlarda normal 

olarak kabul edilen tedavi yöntemleri günümüzde ise normal olmayan tedavi yöntemleri ki bu 

tedavi yöntemlerine başvurmak da bu tedaviyi uygulayanlara gitmenin de aşırılık olduğunu 

söyleyebiliriz. Geçmişte sigara bir tedavi olarak sunuluyordu, günümüzde sağlığa olan zararları 

da ispatlanmış, kısa süreli derin bir odaklanma ve konsantrasyon sağlıyor aynı zamanda da 

kaygı ve stresi de azaltıyor ki bu da bağırsaklara da olumlu bir şekilde katkı sağlıyor lakin 

baktığımızda getirisi götürüsünden fazla, uzun süreli kalıcı hasarlar bırakıyor, geleceğe yönelik 

hesap yapmamız gerekiyor hem ahiret için hem de geleceğimiz için sağlığımız için. Zihnimizi 

kısa süreli zehirli dünyamıza da maneviyatımıza da zarar veren dilimize tatlı gelen lakin bizi 

süründüren dünyevi zevklerle doldurmaktan ziyade maneviyatla, sevgiyle, hak yolda olan 

dostlarla, maneviyat çalışmasıyla hayatı yaşayarak sağlığımıza da dikkat ederek doldurmalı. 

Derin bir odaklanma için farklı yol ve yöntemler deneyebiliriz, konsantrasyonumuzu arttırmak 

için çalışabiliriz, kaygı ve stresimiz için maneviyat çalışabiliriz. 

 

 Peygamberlerimizin yaşadığı zamanlarda hastalanan kullar peygamberlerimize gittiğinde 

onların tavsiyeleri ile sıhhatlerine kavuşurlardı, peygamberlerimiz kulların hastalıklarına neden 

olan günahlarını Rabbimiz ile kurdukları derin bağ ile okuyarak bu hastalığın şifasını da vahiy 



104 

 

ile öğrenebilirlerdi. Kavimlerin işledikleri günahları söyleyerek bu günahlar sebebiyle de 

başlarına gelecek olan musibetler konusunda da kavimlerini uyarırlardı. Günümüzde 

peygamberler olmadığı için günahlarımızın sebep olduğu hastalıklarımızı okumada ve tedavi 

konusunda eksikliklerimiz ve hatalarımız oluyor. Doğru bir teşhis ve doğru bir tedavi için de 

maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor. Rabbimiz ile bir bağ kurduğumuzda bir 

ruhumuz olduğunda o ruhumuz ile de hayatı hissetmeye başlayabiliriz, kulların ihtiyaçlarını 

okumaya ve bu ihtiyaçlarına karşılık da onlara nasıl yardımcı olacağımız konusunda da 

Rabbimize dua edebiliriz, Rabbimizden yardım dileyebiliriz, kullara Rabbimizin rızası üzere 

yardımcı olabiliriz, peygamberlerimiz gibi doğru bir teşhis ve tedavi için de Kur’an-ı Kerim ile 

hayatlarımızı okumamız gerekiyor, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in hayatını 

okumamız, hayatını örnek alarak yaşamaya gayret etmemiz gerekiyor.  

 Rabbimizi hayatlarımızda görmeye, duymaya ve hissetmeye çabalamalıyız, ağzımızla, 

dilimizle, dişlerimizle Rabbimizi zikretmeye, beynimizi bu yönde kullanmaya, gönlümüzü 

kalbimizi bu yolda atmasına gayret etmeliyiz yoksa bu organlarımız da körelmeye başlıyor, 

kendimiz için vücudumuzu ne kadar kullanırsak o kadar da yıpratırız, bu dünyada olma 

sebebimiz Rabbimize kulluk etmek, onu tanımaya, tanıdıkça da sevmeye böylelikle de ona daha 

da yaklaşmaya çalışmak, ona hizmet etmek, ona hizmet etmek demekte kullarına hizmet 

etmekle başlar, onu sevmeye başlamak da komşularımızı sevmeye başlamakla başlar. 

Boynumuzu dik bir şekilde tutarak kibirli bir halde yaşarsak da boynumuzda da türlü türlü 

hastalıkların olması da kaçınılmaz olur, bu çeşitli hastalıklarla kendisini gösterir, boynumuzu 

ailemize, çevremize, hak yolda olan kullara karşı da kibirlenerek tutmamamız gerekir, onlara 

karşı böbürlenmeyerek, inatçı bir şekilde onlara karşı durmayarak, isyan etmeyerek, 

boynumuza özellikle ensemize musallat olan karanlık varlıklar da böylelikle bizim vücudumuz 

ile aynı zamanda ruhumuz ile olan bağlantımızı da kesmek ister. Cereyanda kalınca vücudumuz 

da hasta oluyor, bir ritim tutturduysak maneviyatta o ritmi cahilce günahlara girerek o 

maneviyat halinden kaçarak düşürürsek vücudumuz da bundan etkileniyor. Çeşitli bakteriler, 

çeşitli mikroplar sadece vasıta. Dişlerimizde yer alan sinirler de beynimize de kalbimize de tüm 

vücudumuza da bağlı, gülümsediğimiz fotoğraflarla gülümsemediğimiz fotoğraflar arasında da 

muazzam bir fark olduğunu görüyoruz adeta iki farklı kişi. Düşmanlarımız da dişlerimizi 

dökmek ister, dostlarımız ise gülümsememizi. Dünya yolunda yaşayan kimseler bu gülüşleri ile 

insanları dünya yolunda etkilerken misal bir erkek veya kadın olsun gülerek karşısındakine 

kendisinin açık olduğu mesajını verir, aynı şekilde de maneviyat yolunda olan kimseler de 

manevi yönden etkiler, gülümseyerek bir selam aldığında gülümseyerek de karşılık verdiğinde 

karşılıklı gülümseme ile de ruhsal bağ kurmayı, bu bağ ile de ilmimizi paylaşmak istediğimizi 

karşımızdakine iletiriz, dudaklarımızı kapalı tutarak, gülümsemeyerek de kullarla 

sosyalleşemeyiz, dişlerimizin beyazlığını da bu yönde okuyabiliriz. Farklı farklı şekil ve 

büyüklükte olan bu dişlerimizin hayatlarımızda başımıza gelen felaketler neticesinde de hasar 

aldığını deneyimleyebiliyoruz, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in mübarek dişinin 

savaşta kırılması gibi. Vücudumuzun her bir zerresini Rabbimizin rızası yolunda da 

kullanabiliriz ya da dünya yolunda da hesap günü de her bir zerremiz konuşacak, ellerimiz 

ayaklarımız her şeyimiz.  

 



105 

 

 Ayak parmaklarımızı bir sehpa kenarına vurduğumuzda da tüm vücudumuz sarsılıyor, bizleri 

sarsan hastalıklar gibi bu uyarıları da okumamız gerekiyor, parmak uçlarımızın ateşte yanması, 

kesilmesi, ezilmesi gibi, her bir elimizin bir görevi olduğu gibi her bir parmağımızın da görevi 

var, bu görevi doğru bir şekilde de yerine getirmediğimizde de uyarılıyoruz, kullarla doğru bir 

bağ kurmadığımızda, içimizde onlara karşı doğru bir yaklaşım Rabbimizin rızası üzere sevgi 

bağı geliştirmediğimizde. Ciğerlerimizi hak yolda olan kimselerle aynı ortamda bulunmayarak 

kirletiyoruz, ciğerlerimize her daim Ramazan havası çekmek için Rabbimize dua etmeliyiz 

bunu istemeliyiz.  İhtiyacımızdan fazla besinler tüketiyoruz şişmanlıyoruz, ihtiyacımızdan az 

besin tüketip zayıflıyoruz, ruhumuzu göz ardı ediyoruz, onun ihtiyaçları ile ilgilenmiyoruz ki 

bu da yediğimiz besinleri fazla veya az tüketmekle de kendisini gösteriyor, ihtiyacımızdan fazla 

dünya ile ilgileniyoruz sonucunda da dünya bizi zehirlemeye başlıyor. Zihnimizle karar 

verirken bir şey hakkında iyi veya kötü ayrımıyla karar vermek yerine kendi heva ve hevesimize 

yönelik hareket ediyoruz ki bu da beynimizi etkiliyor, hayvanlar gibi yaşamak da tüm 

sistemimizi etkiliyor, vücudumuzun büyük bir oranı sudan oluşuyor, bu düşünce yapımız da 

vücudumuza etki ediyor, vücudumuzda yer alan suya da etki ediyor, yağ tabakası sardığında 

tüm vücudumuzu, tüm organlarımızı o saran o sarı tabaka da bizleri hayattan, dünyayı yaşamada 

nasıl ki geri düşürüyor, aynı şekilde maneviyatta da böyle ki bizleri maneviyatı yaşama 

konusunda da olumsuz bir şekilde etkiliyor, hareketsizlik bizi nasıl hayattan koparıyorsa 

maneviyatta da çalışmamak bizleri maneviyattan kopartmaya başlıyor adeta kendi kendimizi 

zehirliyoruz, hasta ediyoruz, cahilce, Rabbimizden de Rabbimizin rızası üzere yaşamaktan da 

kopuk bir yaşamla. 

 Dünyada mutluluğu arıyoruz lakin kendimizi düşündüğümüz için kendi mutluluğumuzu o 

kadar çok şekerle besleniyoruz ki vücudumuz bunu kaldıramıyor, bu da bizi zehirlemeye 

başlıyor, maneviyatta da kendimizi düşündüğümüzde yoldan çıkmaya başlıyoruz. Saçlarımız 

sakallarımız depresyonla kendimizi düşünmekle beyazlıyor oysa maneviyatta başkalarını 

Rabbimizin rızası üzere Rabbimizin rızalarını kazanmaları konusunda da düşündüğümüzde 

saçımız ve sakallarımız da nurlanıyor. Rahim kanseri şefkat eksikliğinden, meme kanseri 

merhamet eksikliğinden kendisini gösteriyor, bu yönde kullara yaklaşarak maneviyatımızı 

beslemediğimiz gibi bedenimizi de beslemiyoruz. Bu merhamet olsun şefkat olsun kullara 

emredildiği gibi yaklaşmamamız aynı zamanda bu sevgiyi göstermemiz gereken kimselere 

karşı göstermememiz, göstermememiz gereken kimselere de göstermemiz de etkili ki bir kimse 

kendisinin merhametli olduğunu iddia edebilir lakin kime karşı merhametli ne ölçüde bunun 

yanında merhamet göstermesi gereken kimselere zalimce davranıyor mu, her kul için bu sorular 

farklılık gösterebilir, biz sadece bir çerçeve çizmeye çalışıyoruz bu yönde okunmalı. 

 Bağırsaklarımız tıkanıyor hayattan tatmin olmadığımızı düşündüğümüzde, kendimizi ne kadar 

çok kasarsak da hayatta o kadar da zorluk çekiyoruz, bu aşırı boyutlara gittiğinde de bağırsak 

kanseri olarak kendisini gösteriyor, kısırlık hayatın manasını göremediğimizde kendisini 

gösteriyor, hayatı emredildiği gibi okumadığımızda, birbirimizi fiziksel ve ruhsal olarak 

tamamladığımızın bilinciyle uyumlu bir şekilde birbirimizle beraber hareket etmemiz gerekiyor 

sevgiyle ve Rabbimizin rızası yönünde. 

 



106 

 

 Derimizde çıkan hastalıklar da farklı sebeplerden ortaya çıkabiliyor, derimizle bize 

dokunmamızın haram olduğu birisinin derisine dokunduğunda, derimizde yer alan 

gözeneklerimiz yara alıyor kötülük tarafından, aynı bir yere dizimizi çarpıp kabuk bağlaması 

gibi, kötülük gelip oraya çarpıyor adeta işlediğimiz günahtan dolayı, kötü düşüncelerden, hayatı 

emredildiği gibi okumamanın neticesinden ki ruhumuzun acı çekmesinden stresten saç derimiz 

yara alıyor, saçlarımız dökülmeye başlıyor, fiziksel bedenimiz de etkileniyor, inatla 

yaşamaktan, korkuyla yaşamaktan ki korktuğumuz zaman da şeytani varlıklara da kapı aralamış 

oluyoruz hayatlarımızda, bu deri hastalıklarımız da o şeytanların o derimize yerleşmesi şeklinde 

kendisini gösteriyor ki derimizde yer alan gözeneklerimiz var, gözeneklerin de delikleri bu 

delikleri karanlığın kaplaması olarak okuyabiliriz aynı yara alan derimizin kabuk bağlaması 

gibi karanlık burada kabuk bağlıyor, gözümüzle gördüğümüz gibi kulağımızla işittiğimiz gibi 

burnumuzla koku aldığımız gibi ağzımızla da tat aldığımız gibi derimizle de hissediyoruz, bu 

hissiyatımızı etkileyen hususlarda da yanlış düşünce ve davranışlarda olduğumuzda da 

ruhumuz da bunu hissediyor ve fiziksel bedenimize de bu yansıyor, inat ederek bir olaya 

yaklaştığımızda inat hissiyle bizlere zorla yaptırıldığında herhangi bir şey misal yemek yeme 

konusunda olsun, tepki gösteriyoruz, bizden zorla yapmamız istedikleri şeylere karşı da 

ruhumuz tepki veriyor, fiziksel bedenimiz de bu yönde tepki gösteriyor, zorla kaşık tutturmanın, 

kıyafet giydirmenin vs. sonucunda da ellerimizde, derimizde hastalıklar meydana gelebiliyor, 

ki bu kötü duygularımızın kaynağı da kötülük, kötülük burada devreye giriyor, inat 

göstermememiz gereken hususlarda, günaha girdiğimizde, asi olduğumuzda, kötü düşünceler 

içinde olduğumuzda da o kötülük derimizde kendisini gösteriyor. Ayrılıklarla gelen ruhun 

hissettiği o acı, stres, ayrılığın sebep olduğu konuda takılı kalmak ilerleyememek, yalnızlık 

hissiyatı, kaderimizi kabul edememe, inatlaşmak, Rabbimize tam bir teslimiyet gösterememek 

de ruhumuzu adeta yaralıyor bu da bedenimize yansıyabiliyor. Deri hastalıkları kibirden de 

kaynaklanıyor, kendimizi beğenmişlikten, kendimizi diğer kullarla sürekli kıyas etmemizden, 

bir üstünlük yarışına girmemizden, biz birbirimizi tamamlamak için buradayız, mükemmel ve 

kusursuz kullar değiliz. Derimizi de bir elbise gibi düşünebiliriz, Rabbimiz bize bu kıyafeti 

takdir etmiş, bu yüzü, bu kıyafeti beğenmediğimizde de bu kıyafette sıkıntılar ortaya çıkmaya 

başlıyor, burnunu beğenmiyor mesela, beğenmediği husus da burnu değil esasen kulların 

burnunu eksik ve kusurlu gördüğü düşüncesi, bundan utanıyor, sıkılıyor, alınıyor, dert ediniyor 

ortada bir şey yokken, sonucunda da burnunda sivilceler eksik olmuyor. Rabbimiz ellerimize 

büyük bir maharet lütfetmiş olabilir ki bu onu tanımamız içindir, Rabbimize ve kullarına 

üstünlük taslamak için değil diğer kulları tamamlamak için, Rabbimize karşı bu yönde doğru 

bir düşüncede olmazsak, ellerimizdeki rahmet kaynağının Rabbimizin bizlere olan bir emaneti, 

bir lütfu ve yolunda kullanmak için bir ikramı olarak görmeyerek, kendimizi üstün tutarsak, bu 

kibrimizle de günah işlediğimizde bu kibirli halimiz ifşa olduğunda da günahımızın karanlığı 

ifşa olduğunda kullar da bizleri yargılarsa, bu halimizi yargılarlarsa, güneşle damgalanırız, o 

ellerimizde yaralar ortaya çıkabilir. Güneş ışıkları nasıl ki karanlığı ortadan kaldırır, o 

karanlığın içinde olanı ortaya çıkartır, kullar da bizlere kötülüğümüzü görmemiz açısından, 

güvendiğimiz o kibirlendiğimiz ellerimize güvenmememiz, üstünlük taslamamamız konusunda 

bu yönde yaklaşımları olabilir ki sistemde olduğumuz için birbirimizi bu yönde de 

tamamlayabiliyoruz, Rabbimizin rızası yolunda kulların Rabbimizin rızası üzere olan 

yollarında onlara destek olmak üzere etkileyebiliyoruz dualarımızla, Rabbimizin takdiri de bu 

yönde olursa bu imtihanları da doğru bir şekilde okumamız gerekir.  



107 

 

 Vücudumuz var fiziksel bedenimiz yani bineğimiz, bu bedenimiz içinde de düşünen bir 

benliğimiz daha var bu benliğimizin içinde nefsimiz var aynı zamanda da bu düşünen 

benliğimizle bağlantı kurduğumuz ruhumuz var, hepsi de birbiriyle ilişkili. Fiziksel 

bedenimizden de sorumluyuz ona iyi bakmak için elimizden geleni yapmamız, 

beslenmemizden giyimimize kuşamımıza kadar bedenimizin sağlığına dikkat etmemiz gerekir, 

düşünen benliğimiz için emredildiği gibi hayatı okumak üzere beynimizi Kur’an-ı Kerim’i 

anlamak üzere çalıştırmamız, gönlümüzü de bu yolda atması için gayret göstermemiz gerekir, 

nefsimize karşı emredildiği gibi doğru bir mücadele içinde olarak nefsimizi ve kulağına 

fısıldayan şeytanları düşmanımız bilerek onların bizi kendimize yönelik arzu ve isteklerimizi 

güzel göstermelerine kapılmadan yaşamaya gayret etmemiz, Rabbimizin rızası yolunda gayret 

göstererek o ruhumuzu daha da nurlandırmaya gayret etmeliyiz.  

 Baktığımız zaman insan vücuduna adeta gözlerimizi gökyüzüne çevirdiğimizde karşılaştığımız 

bir tabloyla karşılaşıyoruz, büyük bir karmaşa lakin uyum içinde hareket eden bir düzen var, 

aynı şekilde her biri uyum içinde çalışan bir beden. Bedenimizin her bir parçasını ayakta tutan 

Rabbimiz her bir hücre de her bir zerre de Rabbimizi zikrediyor, kan nasıl ki vücudumuzu 

besliyor aynı şekilde Rabbimizin rahmeti de bizleri ayakta tutuyor, vücudumuzu besliyor, 

Kur’an-ı Kerim okumakta kanımızı temizler, gönlümüzü temizler, kanımız zehirlendiğinde 

nasıl baygınlık geçiriyoruz vücudumuz hasta oluyor, kanımızda şeker oranı dahi biraz arttığı 

veya azaldığında hissettiğimiz değişimler gibi aynı şekilde Kur’an-ı Kerim ile beslenmezsek de 

kanımız kirlenir, bu kirlilikle de zehirli bir hal alır ki organlarımız da bundan etkilenir, ruhumuz 

da bundan etkilenir, günahlara girmekten kötülük yapmaktan kaçınan bizler bu şeytan işi pislik 

işlerden kaçınan bizler kendimizi kötülüğün içinde bulabiliriz, şeytanlar da bu kanda dolaşarak 

gönlümüzü zehirlemeye çalışırlar. Hacamat tedavisi ile işte bu organlarımızın arkasından kan 

çekerek bu zehirlerine karşı bir tedavi uyguluyoruz, ya açlık ile oruç tutarak kanımızı düzeltme 

yoluna gitmemiz gerekir ya da Kur’an-ı Kerim okuyarak ya da hacamat tedavisi ile hepsini 

yapsak daha iyi olur elbette lakin herkesin gücü de buna yetmeyebiliyor. Kan değerlerimiz de 

yaşadığımız hayatlarla ilişkili ki yediğimiz içtiğimiz şeylerin yanında manevi olarak da 

yaşadığımız değişimlerden de etkileniyor, kanımızla her nasıl ki vücudumuz besleniyor, 

dolaşım sistemi ile taşınıyor, sevgi de insanlar ile kurduğumuz bağ ile bizim ruhumuzu da 

besliyor, sevgiye yönelik eylemleri aksattığımızda da hayatlarımızda bu kan değerlerimize de 

yansıyor, akraba ilişkilerimiz, komşularla olan ilişkilerimiz, çevremizle olan ilişkimiz, 

ailemizle olan ilişkilerimiz, onlara olan yaklaşımımız, onlara sevgi ile yaklaşmamamız, 

nefretle, vefasızlıkla, çekememezlikle yaklaşmamızdan bu yönde yaşadığımız için de ruhsal 

olarak da açlık çekmeye başlıyoruz, ruhumuz fiziksel bedenimizle de bağı var bu bağdan da 

şayet ruhun istemediği, karşı durduğu hususlarda da bedenimizde de hissediliyor. 

 Şeker bağımlılığına da dikkat etmemiz gerekiyor, çeşitli şeker türlerinden bahsedebiliriz, 

meyvelerden aldığımız şeker karşısında da yiyecek raflarında yer alanlar dikkat çekici şekilde 

süslenmiş paketler adeta içine zehir enjekte edilmiş gıdalar, çaya kahveye attığımız beyazlığıyla 

o saf görünümüyle bizi kandıran rafine şeker, zihnimizi biranda hazla dolduran şekerlere karşı, 

adeta kanımızı tatlı tatlı zehirliyor, zehirlenen kanımız da bizi yorgun düşürüyor, halsiz bir hale 

sürüklüyor, bizi yavaş yavaş güçten düşürüyor, vücudumuz yağlanmaya devam ettikçe çeşitli 

hastalıkları da beraberinde getiriyor, kalp krizi riskimizi de arttırıyor, manevi olarak kalp 

temizliğimize dikkat ettiğimiz gibi fiziksel kalbimize de dikkat etmemiz gerekir. Bir paket 



108 

 

çikolata canımız çekebilir, en güzel, en sağlıklı olana yönelelim, bazen sağlığımıza zararlı olan 

gıdaları da helal olan gıdaları da arzulayabiliriz buna ihtiyaç duyabiliriz ama midemizi her gün 

bu bir paket çikolata ile doldurmakta sağlığımızı bozacaktır, bizi yorgun düşürecektir, ne 

koşabiliriz, ne de canımız yürümek ister, o gelip geçici haz kanımızı da zihnimizi de uyuşturur, 

doğru bir şekilde de bu aldığımız çikolatayı ölçülü bir şekilde kullandığımızda da misal ayda 

yılda bir canımız çektiğinde mutluluğumuz da katlanarak artabilir ki pek tabi ki Rabbimizin 

takdirindedir.     

 Kan, ilik ve organ bağışı gibi insanları hayatta kalmaları konusunda yardımcı olma konusunda 

da dikkat etmemiz gereken husus din düşmanı zalimlere karşı hiçbir alışverişte bulunmamamız 

gerekir. Misal olarak bir cephede savaşırken yanımızdaki arkadaşımız vurularak kan 

kaybetmeye başladı ve ölüm tehlikesi söz konusu böyle bir durumda kan vermemiz gerekir, 

düşman askeri yaralı düşmüş ve kana ihtiyacı var şayet esir bu durumdaysa kan bağışlayabiliriz 

şayet cephede organa da ihtiyacı varsa organımızı dahi bağışlamak doğru olur, esirlere 

elimizden geldiği kadar yardımcı olmak durumundayız lakin bu esirler din düşmanımız, 

dinimize düşmanlık gösteren zalim kimseler olmamalı, aynı şekilde ailemizde, 

akrabalarımızda, komşularımızda arkadaşlarımızda çevremizde bu yönde ölüm riski taşıyan 

kimseler için de ilik ve organ bağışı konusunda da ihtiyaca yönelik ihtiyacın derecesine göre 

hareket etmemiz gerekir, misal annemiz bizi hayatta tutmak için iki böbreğini bile verebilir 

lakin sadece tek bir böbrek vermesi uygun olur ki bu da ölüm riski varsa, bir kişiyi hayatta 

tutmak için canımızı feda edemeyiz ki bu intihar etmek olur, bir kimse bizi öldürmek için 

saldırıyorsa o kişiye karşı biz de onu etkisiz hale getirmek için kendimizi savunabiliriz aynı 

şekilde bir kişi karşımıza çıktığında da onu yaşatmak için elimizden geleni göstermemiz 

gerekir, ölüm riski ile karşılaşmamız ve bizden başka da bir çözüm yolu olmadığında ihsan 

etmemiz uygun olur, bu konuda da bir zorunluluk hissetmemeliyiz, insanlara da bu konuda 

baskı kurmak da doğru değildir, öldüğümüzde de organlarımızı bağışlamamız doğru olmaz, bir 

ihtiyaca yönelik ihsan etmemiz gerekir, ölüm döşeğinde bize bu yönde bir teklif gelirse, 

organlarımızın bir hayat kurtaracağını, karşımızda da ölüm döşeğinde olan bir kimse varsa, 

bunu görerek, böyle bir durumda ancak o kişiye yönelik bağışta bulunabiliriz öldükten sonra, 

kalbimiz tamamen durduktan sonra, tek bir ses, en ufak bir ses dahi gelmediği zaman 

vücudumuzdan, yoksa bitkisel hayat gibi durumlarda, beyin iflas edip kalp atmaya devam ettiği 

durumlarda değil, ruhumuzun tamamen bedenimizi terk etmesi gerekiyor, böyle bir durumda 

da organ bağışının sağlıklı olup olmayacağı konusunda da teknolojinin gelişmesi ile belki 

ilerleyen zamanda hayatlarımızda ilerlemeler olabilir. Mevzu toprağa karışacak olan kemiklerin 

veya çürüyüp gidecek bir bedenden öte bağış yaptığımızda o kimsenin DNA sarmalını da 

etkiliyoruz, hayatını etkiliyoruz buna dikkat etmemiz gerekiyor. Bağışlarımız bir ücret 

karşılığında ihtiyacı olanlara satılmamalıdır, ihtiyacı olan kimseden herhangi bir başlık altında 

da en ufak bir ücret alınmamalıdır. 

 Çeşitli ilaçların kullanımında da ilaçlar içinde ne olduğuna bakmamız bu yönde 

doktorumuzdan da taleplerimiz olmalı, hayatta Rabbimizin emir ve yasaklarına karşı 

gelişigüzel yaşayamayız, vurdumduymaz bir şekilde, umursamaz bir şekilde havai bir şekilde 

yaşayamayız. 



109 

 

 İnsanlarla göz göze geldiğimizde, insanlarla konuştuğumuzda insanlarla bir arada 

olduğumuzda, ekmeği bölüp paylaştığımız, mataramızdaki suyu beraber içtiğimiz insanlarla bir 

bağ kurduğumuzda insanların hayatlarının bir parçası oluyoruz, onlar da bizim bir parçamız 

oluyorlar, aynı zamanda onların ruh halleri de bizim üzerimizde etkili olabiliyor. Sürekli olarak 

kaygılı bir arkadaşımızı düşünelim, bu kaygılı ruha hali bize de sirayet etmeye başlar, bu halini 

bize de bulaştırmaya adeta çabalar durur, adeta ateş almış haliyle onu ne kadar durdurmaya 

çalışsak da daha da alevlenir, bu haldeyken ondan uzaklaşmamız en doğrusu olur, içindeki 

kötülüğü bu şekilde etrafa saçanlar olduğu gibi içimizdeki iyiliği ve güzelliği de etrafa saçan 

kimseler olmaya gayret etmeliyiz. Kötülüklerini etrafa saçanlar da sadece yakın çevremiz 

olarak düşünmeyelim, kötülüğün bombardımanı altındayız adeta, televizyonları açtığımızda 

çeşitli ruh hallerinde olan oyuncuları görüyoruz, sürekli kötü ruh hali yayan filmler ve diziler, 

müzikler, tiyatrolar, ruh hali kötü olan kimseler bu kötülüklerini adeta kendi içlerinde tutması 

gerekirken hayatlarına öyle bir yansıtıyorlar ki gözlerinden adeta ışın çıkıyor, ağızlarından alev 

saçılıyor, derileri dikenli, tüm içinde büyüttüğü kötülük artık kabına sığmıyor ve etrafına da bu 

kötülüğü saçıyor, karanlık saçan, etrafa zarar vere bir lamba gibi. Böyle kimseler de ruh hali 

kötü olan kimselerle bir araya gelerek kendi kötülüklerini artırdıkları gibi biz de hak yolda bir 

araya gelmeliyiz, beraber daha da çok gayret göstermeliyiz. Böyle kötü kimselerden korunmak 

için de Rabbimize sığınmamız gerekir, dua etmemiz gerekir, koruyucu Kur’an-ı Kerim ayetleri 

okumamız.    

 Konsere gittiğimizi varsayalım, herkesin zıplamaya başladığını düşünelim, modumuz 

şarkıcının moduna göre şekillenmeye ve değişmeye başlıyor, adeta sahneden bizi büyülüyor. 

Siyasi parti liderleri de böyle, sahneye çıkarak kendi duygu ve düşüncelerini sirayet ettirmeye 

çalışıyor, televizyonlarda sürekli yer alarak o kin ve nefretini topluma yerleştirmeye, zihinlere 

yerleştirmeye, zihinleri karartmaya çabalıyorlar, ifritler ve şeytanlar hak yolda olanlara düşman 

oldukları gibi şeytanlaşmış olan kullar da bu yönde düşmanlık sergiliyorlar ve bu şeytanlaşmış 

kulların yanlarında da iblisler, ifritler ve şeytanlar da bulunuyor. 

 Söylediklerimizde yeni bir şey yok, her gün gözlemleyebileceğimiz çevremizin ve bizim 

başımıza gelen şeyler, fiziksel dünya ve ruhsal dünyamızı da okumayı öğrenmemiz gerekiyor, 

kendi dünyevi düşünceleriyle hayatlarımızı okumamızı bize dayatan kimseler de sadece 

hayvansal olarak insan bedenini inceleyen bir eğitim sistemini savunuyorlar ki eğitimin özünde 

zaten içimizde olan potansiyeli ortaya çıkarmak yatar, bu hedeflenir, lakin günümüz eğitim 

sisteminde ruhsal olarak bir farkındalık, bu yönde bir eğilim de yok çünkü ruhsal olarak büyük 

bir çürümüşlük içindeyiz, kendimize büyük bir yabancılaşma içindeyiz, hayatlarımızda Kur’an-

ı Kerim ile kurmamız gereken bağda da peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav. ile 

kurmamız gereken bağda da hak yolda olan kullarla kurmamız gereken bağda da eksikliklerimiz 

var, büyük bir kopukluk var, hayatlarımızda sevgi eksikliği var hal böyle olunca da ruhumuzla 

da hayatlarımızda Rabbimizle kurmamız gereken o derin sevgi bağı da olmuyor.      

 Vücudumuz toprak olup gidecek bu hastalıkların da neden ve nasıl olduğu konusunda da 

ilgilenmiyoruz esas meselemiz ruhumuz, bu bedenimiz sadece bizim için bir örnek, Rabbimizin 

rızası yolunda kullanmayı öğrenmemiz gerekiyor. Rabbimizin rızası yolunda emredildiği gibi 

yaşayarak, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in yolunda. Hasta olduğumuzda her 

nasıl ki bu hastalığa karşı duyarsız davranamıyoruz aynı şekilde çevremizde hasta olan 



110 

 

kimselere de duyarsız kalmamamız gerekir, onlara da yardım etmeye gayret etmemiz, hasta 

ziyaretleriyle, dua ile, ailelerine yardımcı olarak. Çevremizde gördüğümüz hastalıklardan ders 

de çıkarmamız gerekir, bu ders çıkarmak da hayatın gelip geçici olmasından öte bu hastalığın 

ortaya çıkmasında bizim de sorumluluğumuz olduğu, bir kansere tutulmuş hasta varsa 

çevremizde ona sevgiyle bağ kurmada zorlandığımızdan, ona yönelik doğru bir adım 

atmadığımızdan, kendimizi örnek bir kul olarak yetiştiremememizden, ne kadar yaşlı olup 

ölüme yakın olsa da bu hastalıkları kendimizden de bilmemiz gerekir, bu kötülüğün ortaya 

çıkmasında bizim de payımızın olduğunu görmemiz gerekir. Gördüğümüz tüm kötülükler bizim 

içimizde olduğu gibi hastalıklar da hep bizim içimizde, bu içimizde olan kötülüğümüzün 

tezahürü ki ders çıkaralım, Rabbimize sığınalım, ondan yardım dileyelim. Birisi yere 

düştüğünde esasen düşen biz oluyoruz, o bizim yerimize düşen parçamız, ders çıkarmamız için 

düşen parçamız, ayağımız kaydığında başımıza gelecek şey, Rabbimizin bizlere olan mesajı ki 

o kul esasen bizim için yere kapaklanıp düşüyor kendisi için değil, kanser olan birisini 

gördüğümüzde de o kanser olan esasen bizim bir parçamız, bizim bir parçamız bizim için acı 

çeken, bizim kötülüklerimizi yüklenen parçamız. 

 Maneviyatta emredildiği gibi Kur’an-ı Kerim’i okumak, bunun için maneviyat çalışması içinde 

oluyoruz, karanlık varlıkların da tüm amacı tüm vücudumuzu ele geçirmek, bizlere hiçbir emir 

ve yasağa uymamamız konusunda yönlendirmek. Giriş yerleri de bu parmak kemiklerimiz ve 

ayak kemiklerimizin olduğu bölge oluyor. Saçlarımızın ve tırnaklarımızın uzaması yavaş yavaş 

her gün milim milim şeklinde değil birden uzayarak gerçekleşiyor, bu yüzden düzenli bir 

şekilde tırnaklarımızı, saçlarımızı cuma günleri kesmeye özen göstermemiz gerekir. 

Peygamberimizin tavsiye ettiği günde ve kesim yöntemiyle, ilk olarak sağ elimizin işaret 

parmağından başlayarak sağa doğru serçe parmağımıza doğru ardından sol elimize geçiyoruz, 

sağ elimizin baş parmağını kesmeden sol elimizin tırnaklarını sağdan başlayarak en ufak serçe 

parmağımızdan sola doğru kesmeye başlayarak sol elimizin baş parmağına kadar böylelikle de 

sol elimizin tırnaklarını tamamlıyoruz son olarak da sağ elimizin baş parmağını kesiyoruz. Bu 

şekilde Rabbimize sığınarak tırnaklarımızı kesersek karanlığın da aklımızı bulandırmasının da 

vücudumuzda güçlenmesinin de önüne geçmiş oluruz Rabbimizin izni ve takdiriyle elbette 

üzerimize düşeni en güzel şekilde yapmaya, temiz kullar olmaya, emredildiği gibi 

peygamberimizi örnek alarak temiz kalmaya temizliğimize dikkat etmeye gayret etmeliyiz. 

Maneviyat çalışırken özellikle zikir çekerken, yatakta dua ederken, sure okurken gelen kulak 

çınlamaları konusunda da kulak temizliğimizi yaptığımızdan emin olalım, kulak doktoruna 

danışmayı da ihmal etmeyelim, bu kulakta çıkan kıllardan da bunların uçlarından da karanlık 

varlıklar istifade edebiliyorlar burada tutunarak. Maneviyatta yaşadığımız haller herkeste 

farklılık gösterebilir kulak çınlaması bir kul için hayırlı bir hal de olabilirken rahatsızlık da 

olabilir. Maneviyat çalışmasında da kulak çınlaması ile karşılaşabiliriz ki ense ağrısı karanlık 

varlıkların musallat olmasından, burada konaklıyorlar, vücut ile başın bağını kesmek için, sol 

kulak çınlaması da karanlık varlıkların saldırmasından, sağ kulak çınlaması da bizi savunan 

taraf, kabaca bu şekilde, elbette düzenli hareket ederek yürüyüşlerle, düzenli egzersizlerle de 

vücut sağlığımızı korumaya, sağlıklı bir vücut sağlığına Rabbimizin rızası üzere önem 

göstermeliyiz. 

 



111 

 

 Doğasını fıtratını yaratılışını kabul etmeyen kadınlarda da kadınsal hastalıklar ortaya çıkmaya 

başlıyor, aynı şey erkekler için de geçerli ki bunun sebebi de birbirini emredildiği gibi 

Rabbimizin rızası yolunda teslimiyet göstererek tamamlayamayan, maneviyat ile 

olgunlaşmayan eşlerden, erkek çocuk gibi kaldığında evliliklerde, çocuk gibi yaşamaya 

başladığında kadın da o erkeğin evlilikte üstlenmesi gereken rolü üstlenmeye başlıyor, kadın 

evlilikte üstlenmesi gereken rolü üstlenmediğinde de erkek değişmeye başlıyor birbirlerini 

tamamlamak üzere bu da uç noktalarda da olduğunda doğası da erkeğin ve kadının değişime 

uğrayabiliyor, evliliklerimizin amacına odaklanmamız ve Rabbimize doğru yol almamız 

gerekiyor, Rabbimizin rızası üzere ona varan yolu iki taraf için de önemli olursa, iki taraf da 

hakiki sevgiye, gerçek aşka, Rabbimize yakınlaşma konusunda da bir o kadar da kolay yol 

alabilir ki Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri bu yöndeyse. 

 Anne karnında da annenin hayatında yaşadığı olumsuzluklar da bebeğe sirayet edebiliyor, 

annenin sigara içmesi, alkol kullanması çocuğun fiziksel sağlığına etki ettiği gibi annenin 

manevi yönü de çocuğu etkiliyor, annenin çocuğunu karnında taşırken girdiği günahlar, aileleri 

ile olan ilişkisini de etkiliyor ki misal doğan çocuk halasını sevmiyor, onla doğru bir sevgi bağı 

kurmakta zorlanıyor bu hissiyat da anneden evladına geçebiliyor, çeşitli duygu ve hissiyatın uç 

noktalarda hamilelik esnasında da yaşanması çocuğa sirayet edebiliyor annenin hamileyken 

korkudan dilinin tutulması çocuğa geçebiliyor. Anne ve çocuk nasıl hamilelik sürecinde bir 

arada bir bağ içinde birbirilerini hissederek yaşıyorlarsa aynı şekilde hamilelik sürecinden sonra 

da bu bağ üzerinden hata ve kusurlarımızı da düzeltme yoluna gitmemiz, hamilelik sürecinde 

yaşananlar konusunda çocuklarına yaşadıkları hadiseleri anlatmaları ve yaşadıkları bu olumsuz 

süreçleri de evlatlarıyla paylaşmaları gerekiyor ki bu çocukların yaşadıkları halden 

çıkartabilsinler, misal kekeme olan bir çocuğun annesi ona hamilelik esnasında korktuğu 

zamanı anlatarak onu rahatlatmalı ve artık korkmasına gerek olmadığını ona söylemelidir, onun 

ruhuna söylemelidir, o korkan ruhunu bu yöntemle dinginleştirme yoluna gitmelidir. Annenin 

alıngan olması, eşinden veya ailesinden bu yönde bir baskı görmesi konusunda da tüm bu 

olumsuz hadiseleri çocuğuna anlatması gerekiyor, en ince ayrıntısına kadar ki çocuğun ruhu da 

bunu idrak edebilsin ve bu konuda kendisini savunma içinde olmasın, bu da bedenine olumlu 

bir şekilde tesir etsin. Aile ilişkilerimizde de doğru bir yaklaşım geliştirmediğimizde de bizlere 

hastalık olarak yansıyabiliyor, annelerimiz hak ve hukuklarına karşı bize olan emeklerine karşı 

onlara of bile demeden daima sevgi ile yaklaşmamız gerekiyor. Bir sistem içindeyiz ve 

birbirimize bağlıyız, birbirimizden kopukluğumuz bizleri etkiliyor, birbirimizi desteklemeli 

birbirimizi tamamlamalı, birbirimizi Rabbimizin rızası yolunda beslememiz gerekiyor sevgi ile, 

komşularımızdan akrabalarımıza çevremize tüm sistem olarak. Yoksa çeşitli hastalıklar olarak 

bu kopukluk kendisini gösteriyor. Karşımızdaki kulu sinirlendirdiğimizde o kul da dişlerini 

sıkmaya başlar ki belirli bir noktadan sonra dişler de kırılmaya başlar, kullara sevgi ile 

yaklaşmamız gerekiyor, kinle, nefretle, öfkeyle, düşmanlıkla da birbirimize yaklaştığımızda 

birbirimize en çok zararı yine birbirimize veririz, aynı şekilde düşüncelerimiz de ruhumuza etki 

ediyor, ruhumuz da bedenimize ki birbirimizi affetmeyi, bağışlamayı öğrenmemiz gerekiyor, 

içimizde kötülüğü, kötü sözleri tutmamamız gerekiyor, kötülükle yatıp kötülükle 

kalkmamamız, ailemizden olsun hak yolda olan dostlarımızdan olsun arkadaşlarımızdan olsun 

ki bu da bizi ruhumuzu rahatlatır, boşaltım sistemimize kadar bizi rahatlatır hem de artık 

ruhumuz kendisini sıkıp durmaz bedenimiz de öyle. Hayatta acele etmemiz gereken konularda 



112 

 

acele etmememiz tembellik göstermemiz de nefsimizden bu da bedenimizi etkiliyor, acele 

etmememiz telaşa kapılmamamız da şeytanın ayartması ki bu aceleci hal ile yaşamamız, panik 

içinde hareket etmemiz de bedenimize etkiliyor orta yollu yaşamaya gayret etmemiz gerekiyor, 

tiroid hormonları da bu yaşayışımızda dengesini kaybetmeye başlıyor. Boşanma ardından 

çocuklar da tepki gösteriyorlar anne ve babalarına, bu ruh hallerine de sirayet ediyor ki o da 

bedende ifşa oluyor, vücutta çeşitli alerjiler şeklinde. Kendi eksik ve kusurlarımızın, aciz 

halimizin, kulluğumuzun da ne kadar farkında olursak o kadar da iyi nesiller yetiştirebiliriz, Hz. 

Zekeriya As.’ ın evladı Hz. Yahya As. gibi, anne ve babamıza emredildiği gibi elimizden geldiği 

kadar gayretle sevgi ile yaklaşırken, bir taraftan da kendimizi tam olarak onlara emredildiği gibi 

davranmadığımız konusunda da Rabbimizden yardım istememiz gerekiyor ki bu halimiz de 

evlatlarımıza geçebilir, aynı şekilde kendimizi herhangi bir konuda ne kadar tamamlanmış 

hissedersek, aciyetimizi görmezsek, eksiklerimizin ve kusurlarımızın farkında olmazsak, 

nefsimizde de bu hissedilir ki ilim konusunda misal kendimizin yetiştiğini düşünürsek olduk 

dersek çocuğumuzda da bu ilim konusunda kendisini gösterir ve çocuğumuz da ilim konusunda, 

kendisini ilim yolunda yetiştirme konusunda bir arzu geliştirmez, para kazanma konusunda, 

meslek öğrenme konusunda, daha birçok konuda hayatı doğru bir şekilde okumadığımızda bu 

halde yaşadığımızda bu sistemi etkiliyor, evlatlarımızı da etkiliyor, onların geleceğini de 

etkiliyor. Gözlerimizi haramlara çevirdiğimizde zihnimize de bu haramlar yerleşmeye başlıyor, 

hayatlarımızda yaşadığımız anılardan daha büyük haz uyandırdığı için bu görüntüler o 

anılarımızın yerini almaya başlıyor böylelikle de geçmişte yaşananları yavaş yavaş unutmaya 

başlıyoruz. Hamilelik esnasında da çocuklarımıza karşı sevgi hissi beslemememiz de 

olumsuzluklar oluşturuyor, dünyaya getirmekten korkmamız, istemememiz, onların geleceği 

hakkında korkmamız, rızıklarından endişe etmemiz de göz bozuklukları olarak da farklı 

hastalıklar olarak da çocuklarda kendisini gösterebiliyor, anne uzak gelecekten korkuyor bu da 

uzağı görememesi olarak çocuğa geçiyor, anne yakınlarından endişe ediyor yakını görememe, 

hayatı okurken zihninde büyük bir karmaşa ile hayatı okuyor bulanık görme gibi. Gözlerimiz 

hayatı emredildiği gibi okumadığımızda Rabbimize güvenmediğimizde hayatı yanlış 

okuduğumuzda kendisini gösteriyor, bu çeşitli tedavi yöntemleri ile düzeltilebiliyor günümüzde 

esas mesele bize verilen mesajı okumak olmalı. Çocukluktan sonra ilerleyen yaşlarda gelen göz 

bozuklukları da hayatı emredildiği gibi okumamaktan, Rabbimizden uzaklaşmaktan olabiliyor, 

yakınlarımızdan annelerimizden babalarımızdan ayrı düşmekten sevgi bağı olarak da ruhsal 

olarak da fiziksel olarak da. Bebeklerin gaz sorunu da annenin hamilelikte bebeğinin sağlığını 

aşırı önemsemesi sonucu da aşırı korkuya kapılarak taşımasından. Rabbimizin rızası yolunda 

olursak, onu razı edememe korkusu bizi sararsa da olacaklardan kaygılanmayız, hak yolda 

maneviyat çalışması ile de çocuğumuz da ailemiz de çevremiz de dünyamız da nurlanmaya 

başlar, anne karnında da çocuğun bizimle bağ kurduğunu, bizi dinlediğini, bizi hissettiğini, 

bizden öğrendiğini unutmayalım, biz doğru bir şekilde yaşarsak anne karnında da emeklemeye 

başladığında da koşturmaya başladığında da doğru bir gelişim gösterir, bize düşen insanın 

doğası üzerine doğru bir yaklaşım geliştirmek üzere dünyada da maneviyatta da büyük bir 

farkındalıkla çalışmak, koşturmak olmalı, bir taraftan dünyada araştırmalar yürüterek, bir 

taraftan da maneviyat çalışması ile böylelikle de iki taraf da birbirini tamamlayacaktır, 

Rabbimizin rızası yolunda, Rabbimizin takdirindedir, dilediğine lütfeder. 



113 

 

 Doğada bulunan zehirler baldan da şekerden de tattığımız tüm tatlı şeylerden de daha tatlı olur 

ki bu zehrin bir damlasını tatmak bile bize yeter bizi tatmin eder lakin vücudumuzda da büyük 

bir tahribata çeşitli hastalıklara sebep olur, aynı şekilde günahlar da böyledir, büyük küçük 

demeden tüm günahlardan Rabbimize sığınmamız gerekir. Doğada panzehir ararken 

maneviyatımızda da ruhumuzda da şifa aramamız gerekiyor, şifa ararken her nasıl ki doktor 

doktor, eczanene eczanene geziyoruz, kendimize bakmayı da öğrenmemiz gerekiyor maneviyat 

çalışması ile, kendimizdeki kötülüklerle mücadele etmemiz, kendi kötülüğümüzden, kendi 

cahilliğimizden başımıza gelen, bu sebeple kaynaklanan hastalıklarımızla da doğru bir şekilde 

mücadele edebilmek için bu hastalıklardan dolayı başımıza gelen felaketlerden ders çıkararak, 

Rabbimizin bizlere olan mesajını doğru bir şekilde okuyarak, hayatlarımızı emredildiği gibi 

yaşama konusunda kendimizi toparlayarak yaşamayı öğrenmemiz gerekiyor, hayatı emredildiği 

gibi okumayı. Hayatlarımızda ihtiyaç duyanların ihtiyaçlarını karşılamak üzere neye ihtiyaçları 

varsa maddi ve manevi olarak bu yönde sadaka vermeyi ihmal etmememiz sadaka ile 

yaşamamız gerekiyor ki bizim de ihtiyaçlarımız var Rabbimizden de bu yönde bizim 

ihtiyaçlarımızı karşılaması konusunda umudumuz olabilir lakin bu halimiz de Rabbimizin rızası 

üzere olmalı, bizden bunu istediği için, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak 

Rabbimizi razı etmek üzere olmalı, kendimizi düşünen, kendi ihtiyaçlarımızın giderilmesi için 

sadaka veren bir halde olmamamız gerekiyor, Rabbimize yakınlaşma aracı olarak görmemiz, 

kulları kendimizden daha önemli gördüğümüz için olmalı, kendimizi önemli gördüğümüz için 

değil. Rabbimizden af dilemeliyiz, günahlarımızdan da tövbe etmeliyiz, dua etmeliyiz, bol bol 

da Rabbimizi anmalı, zikretmeliyiz, gerçek güç ve kuvvet sahibi Rabbimiz olan Allah’ı, çeşitli 

istiğfar, salavat, zikirleri de çekerek, gönlümüzle de dilimizle de. Allah’ım iş senindir, yardımını 

bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 

 

22 

Özgürlük 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Sahibimize hamd olsun, en sevilen kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar kulluktan kaçar mı?   

 

 Kendimizi Rabbimizin rızasını kazanmak üzere yolunda feda etmeden özgürlüğümüze 

kavuşamayız, bu feda etmek de ona hizmet etmektir, kendimize yönelik yaşamayı bırakarak 

Rabbimizin rızası üzere yaşamaktır, Rabbimizin emir ve yasaklarına uymak, ona itaat ederek 

yaşamaktır ki bu halde ancak öğrenmeye başlayabiliriz. Biz Rabbimize aitiz, sevdiklerimiz 

Rabbimize ait, evimiz, arabalarımız, kıyafetlerimiz tüm her şeyimiz, eşimiz, çocuklarımız hepsi 

Rabbimizin bizim değil. Rabbimizin rızası için hayvan kurban ederken de bunu akılda 

bulundurmalıyız şayet Rabbimiz bizden canımızı isteseydi o hayvanın yerine bizim ayaklarımız 

ve gözümüz bağlanacaktı veya Rabbimiz bizden ne istediyse hangi evladımızı onun elleri ve 

ayakları gözüyle beraber bağlanarak yatırılacaktı. Biz Rabbimize aitiz ve Rabbimiz de bizim 

iyiliğimizi bizden daha çok istiyor, bizi bizden daha iyi biliyor, bizim için istediğinde de bizim 

için hayırlar ve güzellikler var, bundan yüz çevirerek asi olmamalı, kurbanlık için yatırılan bir 

hayvanın kaçması gibi kullar da kaçarak en büyük zararı kendisine veriyor, etraftaki dikenli 

tellere o jiletli çitlere takılıyor, yaralanıyor, düşüp kalıyor, kovalanıyor, kendisini zayi ediyor 

yada sonunda yakalanıyor ve sonundan kaçamıyor, ölüm kapısını çalıyor. Gelip geçici 

hayatlarımızı, dünyaya olan düşkünlüğümüzü, gurumuzu, kibrimizi, günahkâr halimizi, 

cahilliğimizi de artık bir kenara bırakmamızın zamanın geldiğini de görmemiz gerekiyor kurban 

kesilirken o kurban yerine kendimizi koyarak. Hepimizin dönüp dolaşıp varacağı yer belli. 

 İnsanların dış görünüşleri, hayat tercihleri, yaşayış tarzları bizleri ilgilendiren hususlar 

olmamalı, bizleri ilgilendiren husus ilk olarak kendimiziz. Şayet kullar maneviyat çalışması 

içinde olacaklarsa hayatlarını da emredildiği gibi Kur’an-ı Kerim ile okumak istiyorlarsa, 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in yolunda onu örnek alarak yaşamak istiyorlarsa böyle 

bir yola baş koyacaklarsa iki aynı cinsin de birbirini bu yolda tamamlayamayacağını bilmeliler. 

Kul dünya hayatını arzuluyorsa, Rabbimizin rızasını arzulamıyorsa onu zorlayamayız, 

tercihlerine, yaşadıkları hayatlarına karışamayız. Yetiştirdikleri çocuklar da hayatlarını 

emredildiği gibi okuma konusunda da zorluk yaşayacaklardır çünkü anne ve babanın 

maneviyatta etkisi Rabbimizin bizlere olan yaklaşımını okuyabilmek için, hayatı emredildiği 

gibi okuyabilmemiz için gereklidir. Bir ailede olan iki anne veya iki babanın çocuğun gelişim 

sürecinden hayatı okumasına değin de sıkıntılar olacaktır bu konuyu da göz ardı etmememiz 

gerekiyor. Hayatlarımıza karıştıkları vakitte de misal olarak sorumlu olduğumuz tüm 

çocuklarımıza yönelik çeşitli yollardan, hayat tarzlarını özendirici işler peşinde koşmaları veya 

içinde bulunduğumuz çevrede kendi tercihlerini göstermek için özendirici, ilgi çekici, dikkat 

çekici aktiviteler planlamaları, böyle bir olayla da karşılaşırsak da doğru bir şekilde tepki 

göstermemiz gerekir, hoşgörü, samimiyet, saygı ve sevgi her zaman kazanacaktır. İyilik her 



115 

 

zaman kazanacak, karanlığı ortadan kaldıracaktır. Bir birey farklı düşünceleri desteklediği 

zaman o düşüncelerin esiri olmadığı gibi farklı düşüncelerde olan kimse de herkesin farklı 

düşüncelere sahip olmasını istediği anlamına da gelmez. İnsanların hak ve özgürlüklerine, 

seçimlerine, tercihlerine saygılı, hoşgörülü olmak bir insanı insan yapan özellikler de bunlardır 

lakin işin boyutu günümüzde bir çatışmaya doğru evrilmeye başlıyor ki bu iki tarafın da 

kaçınması gereken bir husus. Taraflar birbirine karşı karşılaştıklarında kendilerini geri çekerek 

çatışma ortamı oluşturmaktan kaçınmalılar.  

 Geçtiğimiz asırlarda yaşadığımız coğrafya dışında hatta yakın geleceğimizde eşcinseller 

sorgusuz sualsiz dar ağaçlarına gönderilirken bu topraklarda ilim insanları bu konularda 

araştırmalar gerçekleştiriyorlardı. Her ne kadar bu araştırmaların sınırlı olması bir gereklilik 

olarak görülüp görülmemesi şeklinde düşünülmesinden öte insana olan saygımız şeklinde 

yorumlanabilir. İnsanın tabiatına verdiğimiz değerler, hoşgörümüz, sevgimiz bir miras olarak 

aktarılsaydı günümüzde tüm sorunların çözümünde büyük rol oynardık. Her geçen gün insana 

verdiğimiz değer azalıyorken sıfır noktasına bizleri ulaştırmaktan kurtaracak bir şey varsa o da 

insana saygı ve sevgi duymak olacaktır. Bu saygı Rabbimizin yaratmış olduğu insana ve sevgi 

de kulunun onun yolunda olma umudunda yatmalı. İnsana verilen değerde bir çözüm, bir 

aydınlanma yaşanacaksa bu Anadolu’da dayanışmayla, sevgiyle, saygıyla, samimiyetle, 

hoşgörüyle başarılabilir. Sadece samimiyetimizi, saygımızı, hoşgörümüzü ne kadar ileriye 

taşıyabiliriz, kalbimiz ne kadarına izin verebilir bu soruyu kendimize sormamız gerekiyor. 

İnsanlığın iyiliği için kalbimiz ne kadarını kaldırabilir ne kadar ileriye gidebiliriz, savaşımızda 

kalbimiz parçalanana kadar samimiyet, sevgi, saygı, güven, hoşgörü olmalı Rabbimizin rızası 

için kullarına yönelik ve zalimlere de düşmanca duygularımız. 

 İnsanların bizlerle uyuşmayan düşünceleri, kıyafetleri, aksesuarları, saç tarzları, hayat 

tercihleri olabilir, bu yaşayış tarzları, yaptıkları tercihler onların kötü insanlar olduğunu 

göstermez, bu hususlar iyilik ve kötülük arasındaki farkları belirleyen unsurlar değildir. Bu 

tercilerde bulunan insanlara güvenilmeyeceği noktasında da bu toprakların ekmeğini yemiş, 

suyunu içmiş insanlar ihanet etmez, yeri gelirse de kendine yapılan ihaneti sinesine çeker, yine 

ihanet etmez, edemez çünkü o damarı yoktur. Ne kadar ayrıştırma içinde olursak, kulları 

kendimizden aşağı görürsek, kibirlenirsek, ötekileştirirsek, zulmedersek, kendimizi üstün 

görürsek, hayatlarımızda o kadar da imtihanımız bu konulardan karşımıza çıkar ki bu bir sınav, 

karşımıza çıkan bir imtihan ki hepimiz de bir sınavın içindeyiz, her kul bir sınav veriyor, toplum 

olarak da dünya olarak da bir sınavdayız, bizler emredildiği gibi yaşamakla ve yaşatmakla 

mükellefiz bu yolda da birbirimize destek olmalıyız, birbirimizi Rabbimizin rızası yolunda 

desteklemeli, yardımcı olmalıyız. 

 Anadolu’nun değerleri, saygı duyduğu ve ne pahasına olursa olsun koruma içgüdüsü ile 

donandığı unsurlar arasında dini, inançları, ailesi, vatanı, milleti, kültürü. Bu tehdit alanlarına 

her geçen gün yeni unsurlarda ekleniyor. Tuttuğu takımı, siyasi partisi, bulunduğu ve kendisini 

ait hissettiği topluluklar. Evrim teorisi de bir şekilde bu konular arasına dahil olmaya başladı. 

Bu hususlardan birini sarsmak, bireylerin düşüncelerinde, hayatlarında bir dizi telafi edilmesi 

zor, büyük sıkıntılar sarmalını da beraberinde getirebiliyor, sonucu ise birey için içinden 

çıkılmaz bir kaos olabiliyor. Toplumsal olarak bu hususların değiştiğinin kabul edilmesi veya 

tümden reddedilmesi de bir kazanç olarak yorumlanamaz. Zaman her konuda olduğu gibi 



116 

 

belirleyici olacak ve her şeyin ilacı olduğu gibi doğru kullanıldığında etkisini gösterecektir. 

Sarsılmazların yıkılması konusunda da daha da perçinlenmesi konusunda da. Toplumsal 

hafızamızın değişmesi de toplumsal olaylara olan bakış açımız da toplumsal olayları 

okuyuşumuzun değişimi de ancak zamanla doğru bir şekilde o zamandan sıyrılarak bakmayla 

mümkün ki geçmişte yaşanan olayları okurken geçmişte yaşayanlardan farklı bakış açıları 

kazanabiliyoruz, zaman bizlere bunu sağlıyor adeta bizleri bir üst basamağa taşıyor. Bitkiler 

alemini gözlemleyebiliyoruz, hayvanlar alemini gözlemleyebiliyoruz, geçmiş fosilleri lakin 

kendimizi zamanımızda okumak için kendimizden de zamandan da sıyrılmamız gerekiyor aynı 

şekilde toplumu okumak için de toplumdan sıyrılmamız bu sıyrılmak kendimizi soyutlamak 

değil aksine daha derin bakmak, hayata bir üst perdeden adeta bir üst basamaktan bakmak. 

Maneviyat çalışmamızda da yaşadığımız değişimi, halimizi, içinde bulunduğumuz koşulları 

okurken de bu şekilde bir yaklaşım geliştiriyoruz kendimizi okumak için de kendimizden 

çıkmamız gerekiyor.  

 Evrim teorisi, evrime inananlarla inanmayanlar, evrimi yaratılışla bağdaştıranlar 

bağdaştırmayanlar, her şeyi ile kabul edenler reddedenler. Mevzunun derinliği ve süregelen 

tartışma, sosyal teorilerinde, hayatlarımızın da vazgeçilmez bir tartışması olarak yer alması. 

İnsanlığın teknoloji konusunda günümüzde 200 senede kat ettiği mesafe ile dünyanın 4,5 milyar 

yılda aldığı teknolojik ilerlemeyi karşılaştırdığımızda gelecek 200 senede alacağı mesafe de 

çok daha fazla olacaktır. Tarafların birbirlerine hakaret etmesi, aşağılaması ve tarafların canla 

başla çabalaması bir çatışma ortamını çözmekten ziyade daha da ateşlendirir. Saygının ve 

hoşgörünün bu konuda da evrim konusunda da toplum üzerinde yayılmasını sağlamak, 

toplumdaki çatışmaları azaltmak, çatışmalara harcanan enerjiyi araştırmalara, çalışmalara 

yönlendirmek amaç edinmeli. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 

 

23 

Duruşlar 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Bizi huzuruna kabul edene hamd olsun, huzurunda bulunanların seyyidinin üzerine de selamı.  

 

 Hak yolda olanlar huzurdan kaçar mı? 

 

 Vücudumuz farklı zamanlarda farklı duruşlarda bulunuyor, yatarken uzanıyoruz, kabirde de 

bizleri yatar bir pozisyonda defnediyorlar, dinlenirken, çalışırken oturuyoruz, ayağa 

kalktığımızda da hareket etmeye başlıyoruz. Duruşlarımız da iletişimimizde de çalışmamızda 

da etkili oluyor. Askerde amirimizi gördüğümüzde oturuyorsak ayağa kalkıyoruz, bir üstümüzü 

gördüğümüzde oturuşumuzu düzeltiyoruz bunlar hep saygı göstergesi. Peygamber efendimizin 

Hz. Muhammed Sav.’ de Hz. Cebrail As. ile ilişkisine bakacak olursak ayakta vahiy aldığını 

görüyoruz, biz de Rabbimizin huzurunda ayakta durarak namazda Kur’an-ı Kerim okuyoruz. 

Peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav. Miraçta Rabbimizin huzurunda secde ettiğini ve 

dizleri üzerine de çökerek et-tahıyyâtü okuduğu gibi bizlerde diz çökerek Rabbimize 

kulluğumuzu gösteriyoruz, dua ediyoruz tüm salih kullara ve selam getiriyoruz, peygamberimiz 

Hz. Muhammed Sav.’ i ve babamız Hz. İbrahim As.’ ı da anmaya gayret ediyoruz, hayatta da 

takatimiz kalmadığında yere çöküp oturduğumuz gibi daha saygılı bir şekilde dizlerimiz üzerine 

oturuyoruz Rabbimizin rızasını kazanmak için. Erkekler olarak da her an Rabbimizin emrine 

koşacak gibi de sağ ayağımızı kaldırıyoruz ki askerlikte de çök komutu ile çömel arasındaki 

fark da buna benzer, çömel komutu nasıl ki rahat bir oturma pozisyonuysa çök de oturma 

pozisyonu sağlar lakin çök ile silahın duruşu da dizin duruşu da ayağın duruşu da bellidir ki her 

an tetikte bir dinlenme pozisyonudur. Yorulduğumuzda da gücümüz kuvvetimiz kalmadığında 

da tek bir adım atacak halimiz kalmadığında da dizlerimiz üstüne çöker kalırız. Rabbimizin 

huzurunda olduğumuz namazda daima emirlerine itaat ettiğimizi, rızası yolunda daima hazır 

olduğumuzu da tüm günümüzde tüm vakitlerde göstermeye gayret ediyoruz. Secde ederken 

boyun eğiyoruz, Rabbimize kulluğumuzu gösteriyoruz, Rabbimize teslim oluyoruz, tam bir 

itaat halinde olduğumuzu gösteriyoruz, Rabbimizi huzurunda zikrediyoruz, her türlü 

noksanlıktan uzak olduğunu dillendiriyoruz. Kur’an-ı Kerim okunurken de şayet ayaktaysak 

hemen oturuyoruz, konuşmadan dinlemeye geçiyoruz, tüm işimizi gücümüzü bırakarak, 

Kur’an-ı Kerim öğrenirken öğretmenimizin dizleriyle dizlerimiz neredeyse birbirine değecek 

seviyede oluyor otururken, oturarak öğreniyoruz sınıflarda, iyilerin arasında oturmamız bizlere 

emrediliyor, Kur’an-ı Kerim konuşulan masalarda oturmamız, helal ve güzel nimetlerin olduğu 

sofralarda oturmamız, iyi kimselerle yiyip kalkmamız, kötü insanların olduğu masalardan da 

uzak durmamız ki onlar dinimizle de alay edenler, helal haram nedir bilmeden sofralarını 

donatırlar, bu kimselerle yemek masasına da oturmamalı, böyle kimselerle yolcu koltuğuna da 

oturmamalı çünkü oturarak her nasıl ki iyi insanlarla iyilik ve güzellikler artacağı gibi bizlere 

onlardan bizden onlara iyilikler ve güzellikler tesir edeceği gibi kötü insanlarla da oturmak 

bizlere tesir edecektir. Karanlık varlıklar musallat olmuş, zihni biraz boş durunca acı çekmeye 



118 

 

başlıyor, zihnini susturamıyor, müzik dinleyerek sesleri bastırmaya çalışıyor, biraz rahatlamaya 

çabalıyor, artık müziksiz de yaşayamıyor hakeza müzik sözlerinin de kaynağı karanlıktan, acısı 

daha da artıyor. Karanlık varlıklar musallat olmuş, gözlerinden okunuyor, hal ve 

hareketlerinden kendini belli ediyor, dili dışarda geziyor bir köpek gibi. Böyle kimselerle oturup 

kalkarsanız, böyle kimselerle konuşursanız, böyle kimselerin gözlerine bakarsanız, böyle 

kimselerin videolarını izlerseniz, gözlerimizden gözlerimize bir köprü vardır, bu karanlık 

varlıklar da bu köprüyü kullanabilir şayet fotoğraflarınızı ulu orta saçarsanız da böyle 

şeytanlaşmış kimseler sizlere baktığında içlerinde o dışarı taşan kötülükle o karanlıkla sizlere 

bakarlar, karanlık ve kötü varlıklara da davetiye çıkarmış olursunuz. Gözlerimizde de kibir 

görünebilir, gözlerimizde sevgi görünebilir, öfkemiz görünebilir, gözlerimizde şehvet 

görülebilir ve gözler şehvet uyandırabilir, gözlerden ruh hali okunabilir, gözlerle cilveli ve 

davetkar bir bakışla kullar etkilenebilir ki bir bakış bile kulları yoldan saptırabilir. Gözlerimize 

de dikkat etmemiz gerekiyor, yürürken de konuşurken de fotoğraflarımızda da aynı zamanda 

gözlerimizi de haramlardan da sakınmamız gerekir, biz haramlardan sakınmaya gayret ederken 

bir taraftan da kulları haram ve yasak işlere davet edici bir hayat da sürdürmememiz gerekir, 

hayatımızın her alanında sosyal medyada da özellikle paylaştığımız yazılardan fotoğraflara, 

videolarda ses kayıtlarına değin bir bütün olarak, kulları tahrik edici iş ve eylemlerden 

kaçınmamız gerekir. Her ne kadar takvalı olduğumuzu iddia etsek de bir fotoğraf, bir yazı, bir 

söz dahi kulları etkileyebilir, yoldan saptırabilir bu sebeple paylaştığımız şeylere karşı temkinli 

olmalıyız, dikkatli olmalıyız, Rabbimizden yardım dilemeliyiz, af dilemeli tövbe etmeliyiz.     

 Askeri törenlerde dimdik yürüyerek düşmana korku dosta güven veririz lakin günlük hayatta 

dik yürümemiz Rabbimize olan itaatimizde bir eksiklik alameti olarak yorumlanabilir ki kibirli 

bir şekilde yürümekten, oturup kalkmaktan, konuşmaktan, bakmaktan her bir halimizden de 

Rabbimize sığınmamız gerekir, bu kibir türleri de dünya ile alakalı hususlar da olabilir ki 

kıyafetlerimizden saçımızın şekline, dünya zenginliğinden makam ve mevkimize, ahiret 

yolunda da maneviyat çalışmasında ilerlememize değin en ufak bir kibir alameti yürüyüşümüze 

de yansır ki bu yürüyüşümüz hem fiziksel olarak da hem de ruhsal olarak da görülebilir, bir 

kimse boynu bükük yürürken esasen kibirli bir halde olabilir, bir kimse dik yürüyerek kibirli 

görünebilir, her adımımızda Rabbimize sığınarak, örnek de bir hayat yaşamak için Rabbimizden 

yardım istemeliyiz, attığımız ve atacağımız her bir adımda aynı şekilde kibrimizin bir işareti de 

gözlerimizden de okunur, düşmanlığımız da gözlerimizden de okunur sevgimizde iyi ve güzeli 

de gözlerimizle görürüz kötü ve çirkini de hak ve batılı da en güzel şekilde ayırt etmek için de 

Rabbimize sığınmamız gerekir, ondan yardım dilememiz her bir gözümüzü açıp kapattığımız 

zaman her bir adımımızda günahlara girme tehlikesinin bizimle olduğunun fark etmemiz 

gerekir ki daima Rabbimize sığınan bir dua hali içinde onun rızası yolunda yaşamamız gerekir.  

 Kur’an-ı Kerim’in emirlerini yerine getirebilmek için emredildiği gibi yaşamak için bireysel 

olarak her ne kadar emredildiği gibi yaşamaya gayret etsek de tam anlamıyla başarılı olamayız, 

Rabbimize tüm Müslümanlar olarak bir dönüş yapmamız gerekiyor, tüm Müslümanlar olarak 

Rabbimizin emir ve yasaklarıyla yaşamaya istekli olmamız bunun için gayret göstermemiz 

gerekiyor, bunun için de ilk olarak kendimizden başlamamız ardından da bizimle bu yolda 

beraber yürümek isteyen hak yolda olan dostlarımıza ihtiyacımız var, bu halde olarak da 

toplumsal olarak bir boş vermişlikle yaşayan insanların Rabbimizin emir ve yasaklarına 

uymadığı için uymak da istemediği için başlarına ve biz de onların arasında olduğumuz için 



119 

 

bizim de başımıza gelebilecek olan büyük felaketler ve belalar konusunda da Rabbimizden 

kurtuluş konusunda bu ızdırapların üzerimizden hak yolda olan olmayan herkes için kalkması 

konusunda umudumuz olabilir, bizim için değil, bizim hak yolda olmamızdan dolayı da değil, 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile kendimizden çok diğer kullarını düşündüğümüz için, diğer 

kulların Rabbimizin rızası üzere yolunda koşturmalarına olan umudumuzdan dolayı ki bu da 

Rabbimizin rızası içindir ve onun lütfuyladır, ikramıyladır, takdiriyledir. Rabbimiz bir beldeyi 

helak etmektense bir beldenin tövbe etmesini diler ki bizler de üzerimize düşeni en güzel şekilde 

yerine getirmeye gayret etmeliyiz dua ederek, aramızda günahkârlar da olabilir, günahkarların 

olması ise bizim için Rabbimizin bir lütfu, bizler mağaralara kapansak her günümüzü ibadet ve 

oruçla geçirsek aramızda bulunan bir günahkarın tövbe etmesi bizim dualarımızdan daha çok 

Rabbimizi sevindirir ve onun hürmetine bizim dualarımıza da kabul hükmü vurulabilir ki işin 

doğrusu Ya Rab işin doğrusunu yalnız sen bilirsin, senden sana sığınıyoruz, bilmediğimiz bir 

şey hakkında konuşmaktan da sana sığınıyoruz, bizleri bağışla.     

 Bir elinde altı parmak olan birini gördüğümüzde bu anormallik karşısında şaşırıyoruz, bu ekstra 

parmaktan da kişi rahatsız olmayabilir hatta bunu kendisi için bir avantaj olarak görebilir, bu 

parmak hayatını da kolaylaştırabilir aynı şekilde bir elinde dört parmağı olan bir kimsede de 

aynı hususlar söz konusu olabilir, bu eksik parmağı kendisinde bir kusur olarak görmeyebilir, 

ya da bu eksik parmağının belli olmaması için gayret sarf eder, işte kibir de böyledir, halimizin 

farkında olmayız, kibirli olduğumuzun farkında olmadan yaşayıp gideriz, kibirli olmadığımızı 

iddia ederek, kibirli olmadığımızı elimizden geldiği kadar göstererek yaşasak da kibrimizle 

çalışmamız gerekiyor yoksa halimiz altı parmaklı bir kimsenin hali gibi olur, kibrimizi de 

gizlemeye çalıştığımızda da dört parmaklı kimsenin hali gibi oluruz. Kötülüklerimizi 

görebilmek için ve bu kötülüklerimizi görerek de düzeltmeye çalıştıkça da maneviyat çalışması 

ile hak yolda olan dostlarımızla beraber olarak yavaş yavaş Rabbimizi de tanımaya 

başladığımızda da neyin iyi olduğunu neyin kötü olduğunu da görmeye başlarız, kendimizi 

yavaş yavaş tanımaya, kendimizi gözlemlemeye başlayabiliriz ve kendimizi de nasıl 

düzeltmemiz gerektiği konusunda da çalışabiliriz, Rabbimizden yardım dileyebiliriz. 

Maneviyat çalışmasında olmamız da bizim dilememizle, isteğimizle ya da çabalarımızla olacak 

bir iş değildir, diğer tüm işler gibi ki Rabbimizin lütfuyladır, onun rahmetiyledir, dilediğine 

takdir eder. Yoksa etrafa ne kadar iyilik yapsak da kendimizi düzeltmedikten sonra kendimize 

hiç bakmadıktan sonra bize ne fayda sağlayabilir, bir zalimin etrafa para saçarak aileleri, 

çocukları sevindirmesi gibi bundan mutluluk duyar, iyi bir kimse olduğunu zanneder o kadar. 

Bize günahları kınamamız emredildi, zalimlere de düşman olmamız. Kötülüğe nasıl bir arzu ve 

istek ile yöneldiyse bir kimse aynı şekilde iyiliğe de yönelmek isteyebilir, arzu ve isteklerimize 

yöneldiğimiz o gücümüz de Rabbimizin elindedir, bu güç de iyi ve kötü olarak da tanımlanmaz, 

nasıl zulüm işlediyse Rabbimizden af dileyebilir, günahlarından tövbe edebilir pek tabi 

Rabbimizin takdirindedir gerçek güç ve kuvvet sahibinin takdirindedir. Allah’ım merhametliler 

merhametlisi bizi dünyaya yöneltme, bizi batıl olan yola yöneltme, biz hak yolda bulundur, hak 

yolda koştur, tövbelerimizi kabul et bizleri affeyle, Allah’ım bizi zalim kullarının ellerine 

bırakma, Allah’ım bize zulmeden, bize düşman olanlara, lütfettiğin adımızı arzından silmeye 

çalışan, lütfettiğin, kolaylaştırdığın yalnız da senden bildiğimiz, senin rızanı kazanmak üzere 

kendimizi düşünmeyip kullarını düşündüğümüz her işimize ket vurmaya çalışan, düşmanlık 

gösteren, çekemeyen düşmanlarımıza, o zalimlerin ellerine bizi bırakma, Ya Rab bizimle 



120 

 

habibin Hz. Muhammed Sav.’ in kardeşleriyle alay ettiler, iftira ettiler, işkence ettiler, 

zulmettiler, bizde bu yükü gönlümüzde taşıdık, en güzel isimlerin sahibi olan Allah’ım yalnız 

senden yardım diledik, sahibimiz olan Allah’ım yalnız sana sığındık, yalnız senin isimlerini 

andık, yalnız sana el açtık, seni unutmadık Ya Rab, Allah’ım sen de bizi unutma. Biz zalimlere, 

bize zulmedenlere haklarımızı helal etmiyoruz ve kahrolsun o zalimler. Âmin. Allah’ım iş 

senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

24 

Saç 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Üzerimizi rahmetiyle örtene hamd olsun, en güzel örtünen kulunun üzerine de selamı.  

 

 Hak yolda olanlar haktan kaçar mı? 

 

 Hz. Âdem As.’ ın yaratılışındaki sureti fiziksel bedenimizle alakalı bir husus olarak 

okumamamız gerekir, ruhsal olarak okumalıyız, fiziksel bedenimize bakan yönü de bu 

suretimizi taşıyan vücudumuzun, bu suretimizi taşıyan bir binek olması. İşte bu suretimizi de 

ne kadar okuyabilirsek ne kadar tanıyabilirsek o kadar da Rabbimize yakınlaşabiliriz, 

Rabbimizi tanıyabiliriz, Rabbimizi anlayabiliriz, bize olan yaklaşımını, sevgi ile olan 

yaklaşımını, bize olan sevgisini ve rahmetini okuyabiliriz, Rabbimize sevgi duyabiliriz. 

Rabbimizi tanıyabilmek için de hayatımızı emredildiği gibi okumamızın yanında emredildiği 

gibi de yaşamamız gerekiyor. Rabbimizin tüm bu alemlerin yaratılış sürecinde bize olan 

yaklaşımını Hz. Âdem As.’ ın ruhuna isimlerini öğreterek kendisini tanıttı. Biz de ruhumuzu ne 

kadar beslersek Rabbimizin nuru ile ruhumuz da o kadar güçlenir ve Rabbimizi tanıma 

konusunda da Rabbimiz ile kurduğumuz bağ ile o ruh ile Rabbimizi o kadar iyi tanıyabiliriz. 

Buna ihtiyacımız var çünkü bizim görevimiz ve yaratılış amacımız bu Rabbimize yakınlaşmak, 

bu yakınlaşma da kul olarak ona en güzel şekilde hizmet etmekten geçiyor, emir ve yasaklarına 

uyarak yaşayarak, Rabbimizin isimlerini öğrenerek, kullara ve tüm alemlere de yaklaşımımız 

bu isimlerini doğru bir şekilde anlayarak okuduğumuz gibi hayatı okumalıyız, bu yönde de 

yaşamalıyız ki Rabbimizin bizlere yaklaştığı gibi biz de kullara yaklaşarak doğru bir yaklaşım 

geliştirelim Rabbimizin rızasını kazanmak üzere ki bu halde de olursak o kadar da Rabbimizin 

bizden razı olduğu konusunda da umudumuz olabilir.  

 Rabbimiz tüm alemleri de bizi de nuru ile o rahmeti ile yaratan, tüm insanları da rahmetiyle 

yarattı, rahmeti fiziksel bedenimizden öte olan suretimizi o ruhumuzu da besliyor ki bedenimizi 

beslediği gibi, bu rahmeti ile gelen o nurlar da bu suretimize geliyor, ruhumuzu beslemek için 

geldiği ilk yer de başımız, başımızın üstünde olan saçlarımız da bu rahmetini ruhsal suretimizde 

yer alan saçlarımız o nuru adeta filtreleyerek hem ruhsal suretimizi hem de vücudumuzu, 

bedenimizi, bineğimizi de besliyor başımızın üstünden Rabbimizin rahmeti bizi de tüm diğer 

organlarımızı da vücudumuzu da besliyor, sevgiyle o nuru ile rahmeti ile. Rabbimizin suretinde 

yaratılmak dediğimizde anlamamız gereken husus meleklerden farklı olarak yaratıldığımız, 

melekler de nurdan yaratılmıştır bizler de, meleklerden bizi ayıran husus  farklı olarak bu ruhsal 

suretimizle çeşitli ikilemlerde karşı karşıya kaldığımızda, nefsimizle ve gönlümüzün karşı 

karşıya geldiği zamanda irademizi kullanabiliyoruz ki Rabbimiz bizlere lütfettiği dualarımızla 

bu ikilemde kaldığımız zaman özgür bir halde gayret gösterebiliyoruz, iyi ve kötünün arasında 

kaldığımızda, Rabbimizin rızası yolunda yaşamayı, ona yaklaşmayı isteyebiliyoruz, 

kötülüklerden, şeytan işi pisliklerden uzaklaşmayı dileyebiliyoruz dualarımızla, Rabbimize 



122 

 

sığınabiliyoruz, Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile dua edebiliyoruz ki bize olan takdiriyle ya da 

cahilce günahlara giriyoruz, kendimizi düşünüyoruz, o kendi arzularımızı tatmin etmeye 

yöneliyoruz. Dualarımız olmasa, kulluğumuzun Rabbimize sığınmamız olmasa bir değerimizin 

de olmadığını, doğada yaşayan bir hayvandan farkımız olmayacağını, Rabbimizin bize değer 

verdiğini görmemiz gerekiyor bizi bu halde adeta özgür bırakıyor ki bu da imtihanımız oluyor, 

bizi imtihan etmesi de Rahmeti, bizi özgür bırakması da bu özgür bıraktığında da esasen bizi 

rahmeti ile koruyup kollayan, bizi sevgi ile gözeten ki o öyle merhametli, kullarına düşkün olan, 

kullarını kıskanan ki bu kıskançlıkta eşi benzeri olmayan bir sevgi bağı ile Rabbimize 

bağlanmamız için, bize olan lütfu, takdiri, ikramı yoksa eşimizi veya aile üyelerimize, kullara 

karşı sevgi gösterdiğimizde bundan hoşnutsuz olmuyor aksine bu sevgiyi de destekliyor, 

rızasını kazanmak üzere olduğunda, biz nasıl ki eşimizle benzersiz kimseyle kurmadığı bir 

sevgi bağımız olsun istiyoruz, Rabbimizle de sevgi bağı kurmak için benzersiz ve tüm 

sevgilerin de üstünde bunun için gayret göstermemiz gerekiyor, hayatımızı saran tüm kullar 

tüm doğa içimizde olan tüm sevgiyi işte bu hakiki sevgiyi, hakiki aşkı keşfetmek üzere var, üst 

üste ekleyerek ulaşmaya gayret göstermemiz gerekiyor bu gerçek sevgiyi ki maneviyat 

çalışması da bunun için var, bu sevgiden sonra da kullara olan sevgimiz de azalmıyor, 

değişmeye daha derin ve anlamlı Rabbimizin rızası yolunda gönülden bir sevgi duymaya 

başlıyoruz kendimizi düşünmediğimiz kullarını düşündüğümüz. Rabbimizin isimlerini ne kadar 

da iyi öğrenirsek de nasıl davranmamız gerektiği konusunda da daha çok ilim sahibi oluruz ki 

bu da bizleri daha güzel dualar etme konusunda ve daha güzel kullukta bulunma konusunda 

yardımcı olur.   

 Maneviyat çalışması ile ruhumuz da aynı bedenimiz gibi gelişiyor, büyüyor, Rabbimizin lütfu 

ve rahmetiyle ki onun takdiridir, Rabbimizin rızasını arzulayarak yolunda koşturdukça ona da 

yakınlaştıkça ruhumuz da gelişmeye başlıyor, Rabbimizle daha derin ve yakın bağ kurmaya 

başlıyoruz. Yaşayan her kulun bir nefsi var, bunun yanında da bir kalbi olduğu gibi her ikisi de 

Rabbimizin elindedir, her işte, her şeyde onun elinde olduğu gibi. 

 Başörtüsü de Rabbimize yönelik bir sadakat göstergesi, emir ve yasaklarına uyduğumuzu 

gösterdiğimiz, evliliğimizle beraber eşlerimize olan sadakatimizi de gösteriyoruz, Rabbimizin 

emir ve yasaklarıyla yaşamanın ki askerlikte kılık ve kıyafet yönetmeliğine uymak gibi bize ve 

ailemize getirdiği disiplini, bağlılığı da gösteriyor, kadının bu halde yaşaması da Rabbimizin 

lütfu ve ikramı ile takdiri iledir ki kendisine de eşine de tüm ailesine de bereket getiriyor 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri ile. Evlilikle de beraber kadın saçlarını örtmesiyle fiziksel 

olarak sadece eşine olan bağını ve bağlılığını göstermesinin yanında ruhsal olarak da bu eşiyle 

kurduğu bağdan Rabbimizin üzerine indirmiş olduğu o nuru da böylelikle sadece eşine 

ulaştırıyor, ailesine ulaştırıyor, çocuklarına ulaştırıyor. Örtü böylelikle de eşler arasında olan 

ilişkiyi daha da sağlamlaştırıyor, bir kadının sadece eşine saçlarını göstermesi bu nedenle çok 

önemli, evde bile saçlarını örtmesi bu bağı daha da güçlendiriyor, bereketi de arttırıyor.     

 Kadınlar bu nuru çekerken erkeklerse bu nuru tüm dünyaya iletirler, evlilikle kadınlar bu nuru 

saçlarıyla daha çok çekmeye, daha çok arzulamaya başlarlar eşlerinden ve saçlarını örterek de 

sadece eşlerine, ailesine kanalize olurlar. Erkeklerin sakalları olması da bu nuru etrafa saçma 

konusunda fayda sağlar, saçlardan gelen rahmet böylelikle sakallara ulaşır ve yumuşayarak 



123 

 

sakal kılları o nurdan gelen rahmeti de dünyaya ulaştıran bir kanal işlevi görür. Erkekler de 

saçlarını örtmelidir. 

 Saçı da sakalı da Rabbimizin bir lütfu ve ikramı bilerek taramak, bakımına özen göstermek, 

temiz tutmak da kendimiz için değil Rabbimizin rızası üzere olmalı.  

 Sakallarımızın maneviyat ile ilişkisine değiniyoruz. Rabbimizin yargılaması da rahmeti de nur 

ile yukardan üzerimize yağar, aynı yağmurun saçlarımızı ıslatması gibi, bir kadın saçları açık 

olduğunda bu rahmeti dünyaya orantısız bir şekilde saçar, saçını örttüğünde de bu eşine, ailesine 

kanalize eder, emredilen budur, işleri bereketlenir ki bir örnek olarak yaptığı yemekler 

güzelleşir, erkekler de sakal bırakarak bu saçlara inen rahmeti o nuru sakalına ulaştırarak tüm 

alemler için ilme, rahmete ve gelen yargıyı da merhamete dönüştürür. Sakallarımızın maneviyat 

ile ilişkisi de maneviyatta daha kolay ilerlememizi sağlar, bir örnek verelim: sakalsız bir yüze 

gelen tokatla sakallı bir yüze gelen tokat şiddeti farklı olur değil mi, Rabbimizin bizlere olan 

yaklaşımını şiddetli olan yargılarını da sakalla merhamete döneceğini görebiliriz, nasıl görürüz 

ilk olarak sakal bıraktığımızda biraz kaşındırır, sabun kullanarak bu kaşıntıyı dindirebiliriz, 

kıllar sert bir şekilde çıkar, ardından uzatmaya devam ettiğimizde de sakallarımızın 

yumuşadığını görebiliriz, bakarsak hayatımızın da yumuşadığını görürüz, işte kesersek de bu 

hayatımız tekrar sert geçmeye başlayabilir, erkekler sakal bırakarak bu üzerimize saçlara inen 

rahmeti, o nuru sakallarına ulaştırarak tüm alemler için ilme, rahmete ve gelen yargıyı da 

merhamete dönüştürür, sakal ihsan etmektir, bir sünnettir. Sakalları kesmek de adeta ilahi 

merhametle olan bağlantıyı koparmak demektir, sert hükümleri yumuşatıp tüm dünyaya şefkat 

getirmek için sakal bırakmamız gerekiyor. Hz. Âdem As. babamız sakalsızdı, saçlarını da 

örtmüyordu, Hz. Havva annemiz de saçları örtülü değildi, birbirlerine karşı şehvet 

duymuyorlardı, yasak meyveden sonra utançlarıyla beraber örtünmeye başladılar, bizler de 

onların evlatlarıyız ve onlar gibi örtünmemiz gerekiyor. Çalışarak görmemiz gerekiyor. Tüm 

peygamberlerin de sakalları vardı, sakal bir sünnettir ve biz de sakalı tavsiye ediyoruz. Bu 

dünyada bedenimiz var maneviyatta da olmak var ki bu manevi alemi de ancak ruhumuzla 

hissedebiliriz, işte bu manevi alemdeki ruhumuzun saçının ve sakalının beyazlaması, saçın 

sakalın uzaması da bu maneviyatta yoksa dünya ile alakalı bi' husus değil, konuştuklarımız 

maneviyatla alakalı hususlar, yani bu dünyada saç ve sakalı olmayan birinin de maneviyatta saç 

ve sakalı olabilir, aynı şekilde saç ve sakalın beyazlaması da dünyada dünya yolunda saç ve 

sakalı beyazlamış olan bir kulun maneviyatta bir çocuk gibi ne sakalı ne de saçı çıkmamış 

olabilir, yani maneviyatta yol almalı, maneviyatta saç ve sakalımız beyazlamalı, Rabbimizin 

rızası yolunda ağarmalı, bu saç ve sakallarımızın ağarması demek de nurlanması demek, 

kullarını düşünerek, kendimizi düşünürsek dünyada saçımız sakalımız beyazlamaya başlar, 

Rabbimizin takdiriyledir dilediğine takdir eder. 

 Beyin ve vücut arasındaki iletişim omurilik ve omurilikten çıkan sinirler sayesinde gerçekleşir, 

ense bölgesi ise bu omurilik ve omurilikten çıkan sinirlerin geçtiği ve korunduğu bölgedir, bu 

bölge aynı zamanda omurga ve omurilik ile bağlantılı kasların ve dokuların da bulunduğu bir 

alandır, karanlık varlıklar da bu bölgeye yoğunlaşır ki sizi bu şekilde yönlendirmek isterler 

zihinlerimize çeşitli sinyaller göndererek, bu sinyaller de istek ve arzularıdır, kanın içinde 

gezebilirler, karanlık varlıklar bu ensede konaklamaya bayılırlar, sanki başımızla vücudumuz 

arasındaki ilişkiyi keserler, işte bazen hissettiğimiz veya çokça ağrı bu karanlık varlıklar 



124 

 

tarafından kaynaklanır ki pek tabi her ağrı için bunu söyleyemeyiz, misal ensesine bir darbe 

alan kimsenin durumu farklıdır, işte karanlık varlıkların görevleri budur, onlardan kurtulmak 

için dua etmemiz, gece abdestle korunma sureleri ve dualarla tüm vücudumuzu ellerimizle 

sıvazlamamız. Maneviyat çalışmamız ki böylelikle yaptığımız kötülüklerle de yüzleşerek doğru 

bir tövbeyle Rabbimize af dilemek için samimi bir şekilde dönebiliriz. Ensemiz üzerinde çıkan 

kılları da rahatsız olduğumuzda kesmeliyiz o bölgeyi temiz tutmalıyız, saçlar ağırlık yapar, 

saçlar bir atıktır, geçmişimizi tüm anılarımızı kaydeder, kesince de rahatlarız lakin saçlar için 

erkeklerin ya tamamını kesmek ya da tüm bölümlerini orta uzunlukta uzatmak doğru olandır, 

saçın üst bölgesini bırakıp yan taraflarını kazıtmak da şeytanlığa alamettir ki saçlar  kadınların 

da saçlarını kazıması veya tam olarak bırakması gerekir, çok uzun bırakmak da ağırlık yapacağı 

gibi çok kısa kestirmek de doğru olmaz. Tırnaklar uzatmamak gerekir, vücudun artıkları kötü 

varlıkların da besinleridir, tırnağın karanlık enerjisinden beslenen karanlık varlıkların, cuma 

günü kesilip toprağa gömmeli ki toprak bu tırnaklarımızı çürütür ve kullanılamaz hale getirir, 

tırnaklarımız da saçlarımız da DNA barındırır ve tüm sırlarımızı içeren parçamız gömülmeli. 

Vücudumuzda çıkan türlü türlü kıllar ve tüyler var koltuk altımızda çıkan ve üreme 

organlarımız bölgesinde çıkan kılları sağlık açısından kesiyoruz, rahatsız olduğumuzda da 

vücudumuzda yer alan sakal haricindeki kıllarımızı da rahatsızlık duyduğumuzda da 

kısaltabiliriz ki kadınlara benzeme tehlikemiz yoksa. 

 Dış güzelliklerimiz hep geçmişte kalacak, iç güzelliklerimiz ise bu bağ ile muhteşem bir 

şekilde parlayacaktır, hesap gününde de. Hayatta çoğu zaman fedakarlıklar yapıyoruz, bir değiş 

tokuş hayatımızda her zaman var sevdiğimiz şeyleri alabilmek için para harcıyoruz vs. aynı 

şekilde maneviyat için de maddiyatımızdan fedakârlık yapmamız gerekiyor.  

 Başları açık olan erkekler de kadınlar da saçlarının nasıl olması gerektiği konusunda uzun bir 

süre ayna karşısında vakitlerini harcarlar, saçları yolda yürürken bozulduğunda büyük bir 

huzursuzluk onları kaplar, saçlarını sürekli kontrol ederler. Kibrimiz saçımızda adeta kendisini 

gösteriyor, saçımıza elbette önem vereceğiz, güzel görünmeye, sağlığımız için bakımlı olmaya 

gayret edeceğiz ama bir takıntı geliştirmek, sürekli saçımızla uğraşmak bizleri ruhsal olarak da 

fiziksel olarak da yıpratır aynı zamanda saçlarımızı sürekli olarak kazımak da. Kadınların saç 

ölçüsü uzun ve orta olmalıyken erkeklerin de kısa ve orta olmalı bu ortadan kastımız da saçların 

omuzlara dökülmesi bir sınır olmalı. Rahatsız olduğumuzda da saçlarımızın uçlarından 

kestirmek de bizleri rahatlatacaktır ki karanlık varlıklar bu saçlarımızdan da bu saçlarımızın 

uçlarından da o nurun kalıntılarından kalan karanlık enerjiyi çekerek beslenirler. Aynı zamanda 

saçlarımız anılarımızı da adeta kaydeder şayet geçmişe yönelik anılarımız sürekli aklımızdaysa 

o zamana ait anılarımızı taşıyan, şahit olan saçlarımızı da keserek rahatlama yoluna gidebiliriz.  

 Şapka takmak, bere takmak ne kadar özgürlükse başörtüsü takmak da o kadar özgürlüktür ve 

karışılması hatta karışılmasının düşünülmesi bile kabul edilemez. Bu mücadelelerin yapıldığı 

zamanlar, tüm başörtülüler kenetlenmiş, başörtüsünün bir özgürlük olduğunu düşünen 

başörtüsü takmayanların da desteğiyle bu insanlık dışı tutumun ortadan kalkması için mücadele 

vermişlerdi, tarihin tozlu raflarına kaldırılması gerekirken günümüzde halen tartışma konusu 

olmaya gündem olmaya devam ediyor. İçten içe tekrar gündemde tutuluyor. Bu sorununun 

üstesinden gelinmesi ve ardından genişleyecek düşünce ve özgürlük hareketinin bir şekilde 

önüne geçiliyor. Tüm Anadolu için özgürlük yolunda atılan en büyük adımlardan bir olan bu 



125 

 

adımın devamının getirilmemesi, istenen özgürlüklere karşı kulakların tıkanması ve atılan bu 

adımı da karalama kampanyaları ile bundan bile ayrılıkçı düşüncelerde insanlar yetiştirilmeye 

devam edilmesi, bir çatışma ortamı oluşturulmaya çalışılması. Başörtülüler arasında 

gerçekleşen çatışmalar, başörtüsü takanların içlerine serpilen zehirli tohum, aynı saflarda 

mücadele eden insanları karşı karşıya getiren başörtüsünün nasıl takılması gerektiğinden renk 

ve desenine kadar, modanın etkili rolü de dünya odaklı bir gelir kapısı olarak görmesi, 

başörtüsünün ve beraberinde tesettürün de büyük bir sektöre dönüşmesi. İnanç özgürlüğü 

yolunda atılan adımların devamı gelmesi gerekirken, bu yönde enerjimizi harcamamız, 

özgürlüğümüzü daha da arttırma yoluna gitmemiz, toplumda saygı sevgi temelli bir gelecek 

inşa etmek varken sürekli olarak sosyal medya ile çeşitli haberlerle ve karalama kampanyaları 

ile insanların sürekli olarak birbirine nefret etmeleri sağlanıyor, halk arasına ayrılık sokuluyor, 

fitne ve fesat çıkartanlar halkı adeta karanlığa doğru çekiyor, mevzu bulanıklaştırılıyor, insanlar 

da kendilerini enerjilerini sömüren, bir faydası olmayan, gereksiz ve değersiz tartışmalar içinde 

buluyorlar. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 

 

25 

Rüya 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Bizi yaşatana hamd olsun, en güzel yaşayan kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar yaşamaktan korkar mı?   

 

 Bazen rüyamızın çıktığına şahit oluyoruz, bazen rüyamızın bir bölümünün gerçekleştiğini bir 

bölümünün gerçekleşmediğini, bazen de rüyamızın çıkmadığını. Rüyalarımızda her şey çok 

mantıklı gelirken uyandığımızda da adeta mantıktan ne kadar uzak bir rüya gördüğümüze 

şaşırabiliyoruz. Hesap günü için diriltildiğimizde de bu dünya hayatımız bir rüya gibi gelecek, 

o gün de şaşırıp kalakalanlardan olmaktan Rabbimize sığınmamız gerekir. Rüyalarımızı 

yorumlarken de Hz. Yusuf As.’ ı hayatlarımızda örnek almalıyız, geleceğe yönelik gördüğü 

rüyalardan, ona anlatılan rüyalardan ders çıkarmasını. Firavunun gördüğü rüyada kıtlık 

işaretleri vardı ve Hz. Yusuf As.’ da buna yönelik tedbir aldı. Bizler de hesap günü için tedbir 

almamız gerekiyor, bir daha dünyaya gelmeyeceğiz, bir daha Rabbimize dua etme fırsatımız 

olmayacak, bir daha namaz kılma fırsatımız olmayacak, bir daha oruç tutma fırsatımız 

olmayacak, tüm malımızı ve mülkümüzü de versek bir daha bu fırsatlar elimize geçmeyecek, 

her günümüz çok kıymetli, her günümüz, kıymetini bilelim, Rabbimize şükredelim, ona 

yönelelim.  

  

 Güzel bir rüya gördükten sonra Rabbimize şükretmemiz gerekir ki rüyamızın çıkacağı 

konusunda da içimizde güzel de bir his varsa çevremize anlatma konusunda da acele 

etmememiz gerekir, şayet anlatma dürtüsüne karşı koyamayacak da bir haldeysek de sadece iyi 

ve güzel olanları çevremizde bizlerle aynı yolda yürüyen, hak yolda olan dostlarımıza 

anlatmalıyız, onlar da güzel bir şekilde yorumlamalı, gördüğümüz kötü rüyalardan da 

Rabbimize sığınmamız gerekir, bu rüyaları saklamalıyız, bir deli, bir aptal veya küçük bir çocuk 

gördüğü kötü rüyaları gerçekmiş gibi sanarak kehanette bulunur ve o rüyasında gördüğü kötü 

şeylerin gerçekleşecek olduğuna da tüm kalbi ile de inanır üstüne üstlük de çevresini de bunu 

inandırmaya çalışır, olması gerekense o kötülükten Rabbimize sığınmamız ve o rüyayı 

hakkımızda hayırlı olmasını Rabbimizden dilememizdir. Gördüğümüz bu kötü rüyalardan 

korkarak da uyandıklarımız oluyor işte bu rüyalardan ders çıkarmamız gerekir, Rabbimize 

sığınmamız gerekir, bu kötü rüyalar bizlere Rabbimizin bir lütfudur ki bu kötü rüyaları görür 

görmez hemen Rabbimize yöneliriz, günahlara girdiğimizde bu günahların cezasını bu dünyada 

da çekebiliyoruz aynı şekilde bu kötü rüyalarda da adeta kırbaçlanıyoruz, bu kırbaçlar da bizi 

adeta uyandırıyor ve kendimize getiriyor, bilinçaltımızda yer alan gizli düşüncelerimiz 

rüyalarımızda öyle bir ortalığa saçılıyor ki büyük bir utançla yorganı üstümüze çekerek yataktan 

dışarı kalkmak istemiyoruz, bu rüyalarımızda gördüğümüz hallerimiz de gönlümüzün 

derinlerinde en diplerinde yer alan kötülüklerimizdir ki Rabbimizin lütfu ile kendimizden 

haberdar oluyoruz, gönlümüzün saf ve tertemiz olmadığını görüyoruz, bu rüyaları kabul ederek 



127 

 

kötülüğümüzü görerek bu kötülüklerimizden de Rabbimize sığınmamız gerekir, af dilememiz 

tövbe etmemiz. Rüyalar Rabbimizin bir lütfudur, bir ikramıdır, yolunda olanlara bir yardımıdır 

ki dilediğine takdir eder. Rüya gördükten sonra da hemen rüya tabirlerine bakıyoruz, bunun 

sebebi de bir anlam arayışında olmamız yaşadığımız hayata karşı, gördüğümüz rüyaya, tüm bu 

yaşananlara, ruhumuz bir anlam arayışı içinde adeta acı çekerek çırpınıyor bu farklı tabirleri de 

okuyarak araştırarak onun acısını dindirmeye çabalıyoruz ki halimiz de sanki ağlayan bir 

bebeğe annenin süt yerine emzik vermesi gibi bu rüya tabirleriyle tatmin olana kadar süren 

mücadelemiz.  

 Rüyaları okuyabilmek için maneviyat konusunda derinleşmemiz gerekiyor, Rabbimizin rızası 

yolunda koşturmamız ki bu yolda şayet bir yardım gelecekse ki onun lütfudur, ikramıdır, 

Rabbimizin yolunda olduğumuz için bir ayrıcalık beklemek, Rabbimizle aramızda olan bağda 

bir çıkar ilişkisine bizi sürükleyebilir, tüm arzumuz onun rızasını kazanmak üzere olmalı, onun 

rızasını kazanmak üzere yolunda lütfu ve ikramları ile koştururken, gözlerimizi başka arzu ve 

isteklere çevirerek, bu arzu ve isteklerimizin yerine gelmesi için Rabbimizin lütfu ve ikramı ile 

Rabbimizin rızası üzere koştuğumuz yolu Rabbimizden isteklerimiz ve arzularımız için 

kullanmamamız gerekir, bazen rüya görmeye ihtiyacımız olabiliyor, Rabbimizden bir işaret 

görmeye ihtiyacımı olabiliyor, Rabbimizden bir yardım görmeyi umuyoruz, gönlümüzün 

ferahlamasına ihtiyacımız olabiliyor, bu halde olmak gayet normaldir lakin bu halde 

olduğumuzda rüyalara bel bağladığımız için şeytan da bizlere bu yönden yaklaşabilir, buna 

dikkat etmeli, rüyalara değer vermeliyiz lakin bu rüyalara bel bağlamamalıyız. 

Peygamberlerimizin gördükleri rüyalar ile bizim gördüğümüz rüyalar birbirlerinden çok farklı, 

bu gördüğümüz rüyalarla kendimizi bir şey zannetmemeliyiz, rüyalardan tat alabiliriz, bu tat 

bizi yoldan çıkarmaması için Rabbimize sığınmamız gerekir, bu gördüğümüz rüyalarla 

çevremize karşı da kibirlenmemeliyiz, bir üstünlük alameti olarak okumamalıyız, olağanüstü 

güzel rüyalar gören, bu rüyalarını anlatarak etrafına taraftar toplayan, insanları bu yönde 

manipüle eden, kandıran, yalan söyleyen, şeriat sınırlarının dışına çıkan, böyle kimselere karşı 

da dikkatli olmalı, sözlerine değer vermemeli, hallerine de.   

 Vücudumuz bazen hayatta kalma içgüdüsü ile adrenalin hormonu salgılamaya başlar, 

savaşmak için ya da kaçmak için iki seçeneğimiz olur, kaslarımız hiç olmadığı kadar güçlenir, 

şeytan da bizlere bizim için en kötü olan yolu kulağımıza fısıldar, bir cephede düşman 

karşısındayken kaçmamızı ister, bir tartışmada da karşımızdaki kimseye şiddet göstermemizi. 

Hayatta da bu durumlarla karşılaşmadan önce maneviyatımızı da güçlendirmemiz gerekir yoksa 

kriz anlarında ne yapmamız gerektiği konusunda yanlış tercihlerde bulunabiliriz, korkumuzun, 

şüphelerimizin, zanlarımızın bizleri yönlendirmesine izin vermememiz gerekir, aklımızı 

karıştırmasına, mantıksız bir şekilde cahilce davranmaktan Rabbimize sığınmamız gerekir, 

korkumuzu dillendirmemiz ve Rabbimize dua ile yönelmemiz gerekir, korkumuzu Rabbimize 

yöneltmeliyiz, Rabbimize sığındığımızı gören şeytan da böylelikle Rabbimizin lütfu ile rahmeti 

ile takdiri ile bizden kaçacaktır. Rabbimizi razı edememe korkusuna da gelirsek hayatta 

korkularımız da yer değiştirir böylece. Rabbimiz bizlerin daima iyiliğini istiyor, üzerimize 

durmadan rahmetini yağdırıyor, yanımızda olmak istiyor, her bir anımızda, bizse ondan 

kaçıyoruz, âşık olan bir kimsenin hali gibi ki sevdiğine hayran olan, gördüğü yerde korkudan 

karnında kelebekler uçuşmaya başlayan, kaybetmekten korktuğu için sürekli kaçan ve yolunu 

değiştiren, uzaklaşma korkusu ve yakınlaşma korkusu ki ikisi de karnımıza bir ağrı saplıyor, 



128 

 

hiç dert etmeye korkmaya gerek yok, Rabbimizin huzurunda olduğumuzda o karnımızı da 

içimizi de gönlümüzü de hep rahmetiyle doldurur ve bize huzur verir, huşu ile huzurunda bizi 

kabul eder, o öyle iyiliksever öyle bizi bizden daha iyi bile o öyle merhametlidir, o öyle 

sevgilidir. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

 

26 

Tatmin 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

 

 Bizi yolunda sevindirene hamd olsun, en sevinçli kulunun üzerine de selamı.  

 

 Hak yolda olanlar kendini zehirler mi? 

 

 Bir anne bebeğinin neye ihtiyacı olduğunu hem davranışlarından okur hem de gönlünden 

hisseder misal gazı varsa anlıyor masaj yapıyor, acıktığında anlıyor emziriyor bebeğin 

davranışına göre anne bebeğe de en güzel şekilde yaklaşmaya çalışır ki böylelikle de anne ve 

evladı arasında da derin bağ kurulmaya başlar, annenin adeta ne gündüzü olur ne gecesi, 

bebeğine yönelik olarak hayatını yaşamaya başlar, bebeğinin hayatına göre yaşamını 

şekillendirir, bebeğinin hayatına göre önceliklerini belirler ve isteklerini erteler, bebeğinden 

önceki gibi bir hayat yaşarsa bebeği ile ilgilenemez ve bebek de gelişemez, büyüyemez, güçlü 

bir bağ kuramaz. Bebek büyüdükçe annesine olan ilgisi ve sevgisi de artar, bebek büyüdükçe 

de annenin çocuğuna olan sevgisi, ilgisi artmaya devam eder. Anne ve baba da çocuğunun 

başına bir şey gelmesin diye sürekli tetikte bekler, sürekli adeta gönülleri duadadır, çocuk dışarı 

çıktığında aklı ondadır, çocuk yüzerken aklı ondadır, sürekli bir dua halindedir evlatlarına karşı 

ebeveynler ki bu halde yaşamaları da onları Rabbimize yöneltir. Anne de baba da çocuklarının 

kendilerinden daha iyi bir hayat yaşamaları için gayret sarf ederler, kendileri bir meslek 

sahibiyse bu meslekten daha iyi bir meslek edinmeleri konusunda onları desteklerler, bunu 

isterler kendilerinden daha iyi bir dünya yaşantısını, daha yüksek toplumsal bir statüyü, daha 

çok zengin olmalarını, evlerinden daha güzel bir evde olmalarını, bindikleri arabalardan daha 

güzel arabalara binmelerini isterler. Komşularının çocukları için ise aynı düşüncelerde olmazlar 

çünkü doğaları kendi çocuklarının daha iyi bir hayat yaşamalarını ister lakin kendi çocukları 

için istemeleri gereken hayat kendi hayatlarından daha yüksek bir maneviyat derecesine 

ulaşmalarını istemek olmalı ki bunu komşu çocukları için de istemeleri gerekir, bu hem 

kendileri için iyi olur hem evlatları için hem de komşuları için hem de çevreleri için.  

 Rabbimiz de tüm insanlığa rahmetiyle muamele eder ki bunu görebilmek için de hayatı 

emredildiği gibi Kur’an-ı Kerim ile okuyarak görebiliriz, peygamberimizin sünnetleriyle 

yaşayarak, hak yolda olan bir çevre içinde bulunarak, Rabbimiz sevgiyle tüm insanlığa yaklaşır, 

Rabbimiz bizlere türlü türlü lütuf ve ikramlarda bulunur, bizleri dünyada daha güzel bir yaşantı 

içinde olmamız için değil kendisine yöneltmek için lütuf ve ikramlarda bulunur, geçici dünya 

hayatından öte bir ruh sahibi olmamızı ister, kendisini hissetmemizi, kendisini razı edecek bir 

hayat yaşamamızı, kullukta bulunmamızı, yardım istememizi ki istemesinin sebebi de bizlere 

yolunda daha çok ikramlar lütfetmek, bize gösterdiği bu yolla ona yakınlaşmamızı 

istemesinden, onu tanımamızı, onu sevmemiz için, onunla daima beraber olmak için, gerçek 

mutluluğu ve huzuru, sükuneti bulmak için, bizlere doğrudan da bu lütuf ve ikramlarda 

bulunmaması da ayrı bir lütuf ki bu yolda çalışarak, emek vererek, maneviyatta ilerleyerek, 

tecrübe ederek, hatalarımızı ve kusurlarımızı görüp tövbe ederek af dileyerek, emek vererek bu 



130 

 

lütfun kıymetini bilmemizi, değerli görmemizi ister ki bu da bizim içindir bize olan lütfudur, 

hem manevi yolda lütuf ve ikramlarını direk önümüze koysaydı Rabbimize karşı derin bir 

mahcubiyet halinde olurduk ki yolda da ona yaklaştıkça da çeşitli haller içinde de olmaya 

başlayacağız. Bu lütuf ve ikramları karşısında da mahcubiyetten, onun sevgisini kaybetme 

korkusundan Rabbimizi razı edememe korkusuna, hem onu hemen tanıyıp bilseydik de 

yaşayamazdık, bunu kaldıramazdık, bize kendisini yavaş yavaş tanıtıyor, bu konuda da bizlere 

lütuf ve ikramlarda bulunuyor ve tüm yolda da yoldan öncesinde de bizlere her adımımızda 

yardım ediyor.  

 Her iş Rabbimizin elinde her şey onun takdiriyle, onun lütfuyla, rahmetiyle.  Biz de bu yolda 

Rabbimizin rızasını arzulayan kullara Rabbimizin rızasını kazanma konusunda yardımcı 

olursak onlara iyilik yapmış oluruz. Rabbimizin bizlere yaptığı iyilik de budur. Misal fakir bir 

kul olsun biz de zengin olalım, ona tüm mal varlığımızı versek o kula bir iyilik yapmış olmayız, 

zaten Rabbimiz o kulun zengin olmasını takdir etseydi o kul zengin olurdu ki o kulun fakir 

olması o kula Rabbimizin bir rahmeti, o kul fakir haliyle Rabbimizin rızasını arzuluyor, ona 

yönelebiliyor, bu elbette kullara sadaka ve zekat verme konusunda o fakir kulların refahı 

konusunda bizleri Rabbimizin rızası yolunda hareket etmekten, çalışmaktan alı koymamalı, 

mesele kullara yaptığımız iyilikler daima bizim için de kul için de Allah rızası ekseninde olmalı 

dünya eksinden değil, dünyaya yönelik istek ve ihtiyaçlarının dünyaya yönelik arzuların 

karşılıklı tatmini üzerine bir iyilik anlayışı değil, Rabbimizin rızasını kazanma ve o yolda da 

kullara yardım etme konusunda bu yönde bir iyilik anlayışında olmalı.   

 Anne ve bebek ilişkisinde olduğu gibi insanlar da birbirini hisseder ve davranışlarına yönelik 

eylemlerde bulunur lakin bu anne ve bebek ilişkisine kıyasla zayıf bir hisle ve bağla gerçekleşir. 

İnsanlar arasında da bizimle aynı yolda yürüyen, yürümek isteyen hak yolda olmak isteyen 

kimselere karşı da böyle derin bir ilişkiye benzer bir ilişki içinde olmamız gerekiyor. Annenin 

bebeğini sevdiği gibi bir insanı sevmeye çalışmak bu bize ne kazandırır diye sorabiliriz, yoğun 

bir sevgiyi hayatlarımızda görmeyi sağlar ki bu sevgiyi hayatlarımızda hissetmeye başlarız. 

Rabbimizi de ancak bu şekilde hissetmeye başlarız. İçimizde yaşadığımız bu sevgi hissiyatı da 

tüm davranışlarımıza yansır, karşımızdaki insanlara karşı elimizden geldiği kadar bu sevgiyle 

yaklaşmaya çalışırız, Rabbimizin rızasını kazanmaya yönelik yaşayanların bu halini sevmeye 

ve bu hallerini daha da geliştirmeye, onlara bu yolda yardımcı olmaya yönelik çalışarak, 

Rabbimizi de hissetme, sevme, razı etme konusunda da onun bizi sevme konusunda da bu halde 

yaşayarak daha da umutlu oluruz. Rabbimiz rızası yolunda kullara karşı sevgi bağımızda da 

bizimle bu bağda olur, yanımızda olur. Maneviyatta da gelişimimiz başka insanlara bağlı çünkü 

onlara ne kadar yardımcı olursak o kadar da gelişiriz, halka hizmet etmek hakka hizmet 

etmektir, bu halka hizmette de ne kadar derin ne kadar halkın ihtiyacına yönelik Rabbimizin 

rızasını kazanma yollarında hizmet edersek de o kadar iyi olur ki bunun için de doğru bir şekilde 

nasıl yapacağımız konusunda bilgi edinmemiz gerekir, bunun nasıl yapılması konusunda pratik 

yapmamız gerekir, hatalarımızı görmemiz bu hatalarımızı düzeltmemiz. Bunun için de 

maneviyat çalışması içinde olmamız gerekir, yavaş yavaş hak yolda olan bir çevre içinde 

olmamız, o çevre içinde bizimle aynı arzu ve istekte olan kullarla beraber olmamız, birbirimize 

hak yolda yardımcı olmamız, onlara emredildiği gibi sevgiyle yaklaşmamız. Rabbimize bir 

iyilik yapmak istiyorsak onun bizim iyiliğimize ihtiyacı yok lakin çevremizdeki insanların iyilik 

yapmamıza ihtiyacı var, bizim de iyiliğe ihtiyacımız olduğu gibi, iyilik görmeye de iyilik 



131 

 

yapmaya da ihtiyacımız olduğu gibi ki bu iyiliklerin en büyüğü de iyi bir insan olmaya 

çalışmaktır, böylelikle kendimize de fayda sağlarız çevremize de, iyi bir insan olmaya çalışmak 

için de ilk olarak iyi bir insan olmak ne demek bunu öğrenmemiz ve iyi bir insan olmak için 

neler yapmalıyız, iyi insan olarak ne elde edebiliriz, bunun bize ne yararı olur, bu sorulara cevap 

bularak, bu yönde hayatımızı yaşamaya gayret etmeliyiz ki Rabbimizin takdirindedir dilediğine 

lütfeder. Diğer insanların da Rabbimizden başka kimseye ihtiyacı yok bizim de Rabbimizden 

başka kimseye ihtiyacımız olmadığı gibi fakat bu cümleyi okurken bizi yetiştiren anne ve 

babamız olduğunu, okulda okumayı ve yazmayı öğreten öğretmenlerimiz olduğu, bizimle vakit 

geçiren arkadaşlarımız yani birbirini tamamlayan bir dünya görüyoruz ve bu sebeple bizler de 

Rabbimizin bizlere olan yaklaşımı gibi biz de insanlara doğru bir şekilde yaklaşmayı 

öğrenmemiz gerekiyor. Bunu neden öğrenmemiz gerekiyor çünkü diğer insanlarla doğru bir 

şekilde yaklaşmayı öğrenirsek daha iyi bir şekilde hayatlarında yer edebiliriz, ihtiyaçlarını 

görebiliriz, onlara yardımcı olabiliriz, böylelikle de karşılıklı bir sevgi bağı gönüllerimizde 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile inşa edilebilir ki bundan umutlu oluruz, onun takdiridir, bu bağ 

kurulduğunda da insanları da Rabbimizin lütfu ve ikramı ile sevmeye başlarız, sevgimiz de 

Rabbimizin rızası yolunda olmaları, bu yolda da gönülden birbirimizi hissederek, gönülden bir 

bağ ile insanları seversek de Rabbimizi de sevme konusunda umudumuz olabilir, bu insanlar 

içinde olunca da kendimizin kötü yanlarımızı görerek düzeltme yoluna gideriz bu da bizleri dua 

etmeye getirir, bu dua hem çevremize yönelik olur onların daha iyi bir şekilde yolda olmaları 

için hem kendimize yönelik dua etmeye ki hem çevremize karşı iyi bir kul olmak için. Dua ile 

de Rabbimizle bağ kurmaya başlarız. Rabbimizi tanımak için de maneviyat çalışması içinde 

olmamız gerekiyor, Rabbimize yaklaşmak için de kullarına sevgi göstermemiz, onları bir 

misafir gibi gönüllerimizde gönüllerimizin de en güzel yerinde, en güzel şekilde ağırlamamız 

gerekiyor, onlara Rabbimizin rızasını kazanmak için sevgi ile yaklaşarak yardımcı olmamız, 

onlarla en güzel şekilde ilgilenmemiz gerekiyor Rabbimizin rızasını kazanmak için, Rabbimize 

sesimizi duyurmak için de dua etmemiz gerekiyor, dua edebilmemiz için de dua etmemizi 

gerektirecek bir hayat içinde olmamız gerekiyor, çevremizde duamıza ihtiyacı olanlar 

olabileceği gibi bizim de dua edilmeye ihtiyacımız var, bizim de başkalarına dua etmeye 

ihtiyacımız olduğu gibi, bizler de başkaları için dua etmemiz için o kimselerin ihtiyaçlarını da 

en güzel şekilde görmemiz ve doğru bir şekilde de Rabbimizden o kullar için istekte 

bulunmamız gerekiyor aynı şekilde yaşadığımız hayatta da gördüğümüz eksiklikler için dua 

etmemiz gerekiyor ve kendimizi düzeltmek için ki kendimizi kendi doğamızı değiştirmek 

istemeye de hak yolda olan çevremizden görerek geliyoruz onların iyi ve güzel yanlarını 

görerek bunu başaramadığımızı gördüğümüzde de duaya geliyoruz, Rabbimizden yardım 

diliyoruz o kullar gibi ki o kullarda gördüğümüz iyilikleri ve güzellikleri diliyoruz rızasını 

kazanmak üzere gördüğümüz kusurlar konusunda da kendimize yönelik bu kusurları gören 

gözümüz bizde bu kusurların olduğu sinyalini bize veriyor ki bu kusurlarımızı da düzeltme 

yoluna gidiyoruz gayret göstererek, Rabbimizden yardım dileyerek, dua ederek, rızası üzere ve 

rızasını kazanmak için.   

 Âşık olduğumuzda yoğun bir sevgi duyarız karşımızdakine, bu yoğun sevgi hali beraberinde 

korkuyu da getirir ki onu kaybetme korkusunu ve bu bizi endişelendirir, bize acı verir, 

sevdiğimize yaklaşımımız daima onu düşünerek olur, kendimizi düşünerek değil, onun 

mutluluğunu kendi mutluluğumuza tercih ederiz şayet kendi mutluluğumuzu düşünürsek onun 



132 

 

mutluluğunu düşünmezsek bu aşk değil kendini düşünmek olur. Aynı şekilde kullarla olan 

ilişkimizde de böyle olmalı, onları kendimizden çok düşünmeliyiz, kendimizden çok 

sevmeliyiz, onlarla kendimizle ilgilendiğimizden daha çok ilgilenmeliyiz, kendimizi sevmeye, 

kendimizi onlar gözünde yüceltmeye başlarsak, kendimize yönelik çalışırsak, yukardan 

kullarına bakmaya başlarsak, Rabbimizin gözünde kendimizi bir hayal edelim, işte bu halde 

olmaktan korkmamız, Rabbimize sığınmamız, kullarını kendimizden çok sevmeye gayret 

etmemiz ve Rabbimizden yardım dilememiz, dua etmemiz gerekir, şayet başarısız olursak da 

misal dostlarımızla tartışma yaşadık, gönüller yara aldı, sonucunda da aramız açıldı, sorunun 

da bizden kaynaklandığını düşünelim, emir ve yasaklara uymadığımızda günaha gireriz ki bu 

günah da bizlere ceza olur, bu ceza da bizleri tekrar yola getirir ki hapishaneye atılan bir 

suçlunun ıslah olması gibi bizleri tekrar yola getirir, bu süreçte hapishanede çektiğimiz ızdırap 

gibi bir ızdırap çekeriz, acı çekeriz, böyle bir halden sonra gördüğümüz de Rabbimizin rızası 

yolunda bu yolda yaptığımız yanlış davranışlar da onun rızasını kazanma konusunda bizleri 

umutsuzluğa sevk ediyor, bu halimizle görüyoruz ki bu halde yaşayamayız, bu şekilde 

Rabbimizin rızasını kazanamayacağımızı görürüz, tekrar hapisten çıktığımızda yani tekrar 

dostlarımızla aramızdaki ilişkiyi düzeltmeye çalıştığımızda da aramızdaki bağ daha da 

kuvvetlenecektir, bu yüzden sürekli olarak yolda olmaya, birbirimizi yolda olma konusunda 

desteklemeye, hoşgörülü olmaya, affedici olmaya, sorunlarımızın çözümünde ortak hareket 

etmeye, doğru bir şekilde sorunlarımıza yaklaşmaya Allah rızasını kazanmak için ihtiyacımız 

var. 

 Misafirliğe gittiğimizde ev sahipleriyle sofraya oturduğumuzda bizlere çok güzel bir sofra 

hazırladıklarını görürüz, tabaklar, bıçaklar, masa örtüsü hep özenilerek hazırlanmış, yemekler 

tam istediğimiz gibi, hep sevdiğimiz, hayır diyemeyeceğimiz yemekler işte hayatlarımızda tüm 

arzu ve isteklerimiz de bu masada, ev sahibi sürekli olarak bizleri yedirmek içirmek istiyor, 

bizlere baskı kuruyor, çayımız bitiriyor bir çay daha iç, mutlu olmamızı sofrada görmek istiyor, 

biz de onu mutlu etmek için yiyip içiyoruz, bizler doyduysak da sofrada hala yemekler içecekler 

var, bu dünya arzu ve istekleri olduğu gibi maneviyatta da böyle bir sofra var lakin bu sofraya 

oturmaya başladığımızda da artık kendi karnımızı doyurmanın yanında kullarını da diğer bu 

sofrada olmayan kullarını da düşünerek hareket etmeye başlıyoruz, bakıyoruz ki bu sofrada 

olmayan bir arkadaşımız var onun için ne alabilirim, onun ihtiyacını nasıl karşılayabilirim bu 

şekilde çevremizden tüm dünyaya hatta tüm alemlere değin bir arzu ve istek geliştirmeye 

başlıyoruz, Rabbimizin rızasını kazanmak için, Rabbimizin rızası yolunda olan kulları 

Rabbimizin rızası yolunda olan hallerini daha da ilerletmeyi ve daha da güzelleştirmeyi 

düşünerek, daha iyi kullar olmalarını arzulayarak, Rabbimizden, Rabbimizin sofrasından bu 

yönde kendimizi hiç işin içine katmadan, kendi karnımızı doyurmayı hiç düşünmeden 

ihtiyacımız kadarıyla kullar için Rabbimizden istiyoruz. Bu sofra da Rabbimizle bizi 

birbirimize yaklaştıran bir araca dönüşüyor. Bu arzularımız da tüm isteklerimiz de 

Rabbimizden, bu arzu ve isteklerimizi de tatmin eden de o, bizlere lütfeden de Rabbimiz. 

Rabbimizin hazineleri ki o sofrasında her şey var lakin bizler yolun başında sadece ihtiyacımız 

olan kadar alabiliyoruz, ihtiyacımız neyse onu görüp onu istiyoruz, yavaş yavaş yolda da daha 

çok bu sofradan istifade edebiliyoruz çünkü midemiz daha da büyüyor, isteklerimiz ve 

arzularımız değişmeye başlıyor, başta bu sofraya dünyalık istek ve arzularımızı tatmin etmek 

için otururken artık manevi arzu ve isteklerimiz için oturmaya, ardından kullarını düşünmeye 



133 

 

onların dünyalarını düşünmeye sonra kulların maneviyatlarını düşünerek oturmaya başlıyoruz 

ki hal böyle olunca yanımızda bize uzatılan bir bardak çay da aklımızdan uçup gidiyor, sofrada 

soğuyup gidiyor, böylelikle de hayatın amacı konusunda aydınlanmaya başlıyoruz. Aydınlanma 

da nurla gerçekleşiyor, nasıl gerçekleşiyor Rabbimizin güzel isimleri ile bizlere hayatlarımızda 

rahmet olan isimleriyle ki o ismi hayatlarımızda okuyarak, misal Rabbimizin kullarının her 

birini rızıklandırdığını okuyabiliyorum, kullarının etrafını saran o ışıkları görebiliyorum, 

burada fiziksel bir ışıktan bahsetmiyoruz, manevi bir ışıktan yani Rabbimizin üzerimize 

yağdırdığı rahmeti, bu ışıkları da iki gözümüzle değil üçüncü bir gözle yani farklı bir bakış 

açısıyla fiziksel dünyadan tamamen öte bir hal ile görebiliyoruz. Bu üçüncü göz konusunda da 

başımızın üstünde bir göz ortaya çıkmıyor, maneviyatı gönlümüzle hissetmeye başlıyoruz, bu 

fiziksel dünya ile manevi dünyayı birbirinden ayırmamız gerekiyor. Rabbimiz bu güzel isimleri 

ile bizlere hayatlarımıza dokunuyor, bizler de bu isimleri Kur’an-ı Kerim ile öğreniyoruz, 

maneviyat çalışarak hissetmeye çalışıyoruz, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in yolunda 

yaşamaya gayret ederek. Bu isimlerin amacı da bu isimlere Rabbimizin bu güzel isimlerine çok 

takılmadan maneviyatta ilerlememiz gerekiyor çünkü bu maneviyatın amacı değil, dünyada bir 

film izlerken gördüğümüz güzel bir sahneye takılı kalıp filme devam edememek, sürekli o 

sahneyi çevirmek tekrar izlemek gibi düşünebiliriz, yolun devamı var.  

 Bu isimlerin de zikredilmesi konusu, bu konuda insanları dolandıranlar, para karşılığı insanları 

sömürenler. Zikretmek demek misal hayatta almak istediğimiz bir şeyi sürekli olarak tekrar 

ediyoruz, evdeyken, evden çıkarken, yazıyoruz, not alıyoruz, markete gittiğimizde tekrar 

ediyoruz, yoğurt alacaktım bütün yolu yoğurt diyerek yürüyoruz ki unutmayalım almadan eve 

dönmeyelim. Zikirler de bize Rabbimizi hatırlatır, peygamberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in 

yolunda olduğumuzu, daima da hatırlamamız gerekir, ona selam etmeyi hayatımıza 

yerleştirmemiz gerekir, Rabbimizin gerçek güç ve kuvvet sahibi olduğunu hatırlamamız 

gerekir, Rabbimizden af dilememiz, tövbe etmemiz gerekir bunu hatırlamamız gerekir, 

maneviyat yolunda da dünya yolunda da yaşadığımız tüm sıkıntılarda da karşılaştığımız tüm 

sorunlarda da Rabbimizin bize yeteceğini hatırlamamız gerekir. Hayatımızda maneviyat 

çalışırken gördüğümüz hususları da görmek istediğimiz hususları da hayatlarımızda görmek ve 

hatırlamak için de zikirler bizlere fayda sağlar lakin bunun ötesinde de dünyalık bir beklenti 

için, kendimizi tatmin etmek için, dünyamız için, kendi arzularımıza ve isteklerimize yönelik 

Rabbimizin güzel isimlerini zikretmek de bizleri alçaltır, Rabbimizin gözünde bizleri alçaltır, 

yolumuz böyle bir yol değil, herkesin kendini düşündüğü bir yol değil, birbirimizi 

düşündüğümüz bir yol, birbirimizi tamamlamaya gayret ettiğimiz, birbirimize sevgiyle 

Rabbimizin rızası üzere yaklaştığımız bir yol, Rabbimizin güzel isimlerini okuma, zikretme 

konusunda da doğru bir şekilde çalışmalıyız, bu çalışmanın amacı da bu güzel isimleri 

zikrederek dünyamızı güzelleştirme, maneviyat dünyamızı güzelleştirmek değil, yolunda 

kendimizi düşünmeden rızasını kazanmak üzere çalışmak olmalı, kendimizi de böylelikle 

rızasını kazanmak üzere de kendimizi düşünmeye başlarız ki bu kendimizi düşüneceğimiz 

zamanı da doğru bir şekilde okuyarak rızası üzerine ihtiyacımız kadar kendimizi düşünürüz ki 

bu da rızası üzere olur kendimize yönelik olmaz. Rabbimizin elinde ve takdirindedir her iş de 

onun dilemesi ile lütfuyla ve ikramıyla. 

 Dünyada nasıl ki her şey birbiri ile bağıntılıysa maneviyatta da öyle bir bütün olarak tüm 

bağlantıları da aralarındaki ilişkiyi de görmeye çalışmamız gerekiyor. 



134 

 

 Günlük yaşamımızda da hayatımızda da çeşitli hazların yaşamımızı nasıl etkilediğini de 

gözlemleyebiliyoruz, uyuşturucu müptelası biri hayattan ve getirdiklerinden kaçmak için 

zihnini uyuşturarak mutlu oluyor, bundan haz duyuyor ki böylelikle de hayatını yaşamaktan, 

hayattan yaşayarak alması gereken haz ve mutluluktan kaçıyor, bu yönde mücadele etmekten, 

hayatın getirdiği acılardan, o iniş ve çıkışlardan kaçıyor, hayatta emek vermekten, büyük 

emekler sonucu gelen büyük mutluluklardan ve hazlardan, yaşadığı hayattan, o yaşayarak gelen 

küçük mutluluklar da onu tatmin etmemeye başlıyor, daha kolaya kaçarak hiç emek de 

vermeden gelen gelip geçici zehirli mutluluğa yöneliyor. Sosyal medyada zihinleri haz ile 

dolduruyor, zihinleri köreltiyor, yoruyor ve hayatta yaşayarak tecrübe edilmesi gereken hazzı 

da engelliyor, değersizleştiriyor, uyuşturucu gibi, etkileşimle gelen haz ise daha çok keyif veren, 

haz veren bir uyuşturucu gibi, amaç da artık etkileşimin getireceği haz üzerine olmaya başlıyor. 

 Kafelerde sevdiklerimizle bir araya geliyoruz, havadan sudan konuşmak için. Sonrasında 

muhabbetimizin seyri de değişmeye başlıyor, sürekli sorunlardan bahsetmeye başlıyoruz, kendi 

sorunlarımızdan başlayarak memleketimizin sorunlarına, ülkemizin, dünyanın, havanın, 

gençliğin, çocukların, insanlığın sorunlarına değiniyoruz ve çözüm arayışında oluyoruz. Alev 

alan ruhlarımızı adeta yatıştırmaya, rahatlatmaya, tatmin etmeye çalışıyoruz, hesabı ödeyip 

yollarımızı ayırdığımızda da geriye elimizde de bir şey kalmıyor, biraz haz, biraz hazzın 

getirdiği de mutluluktan başka. Çok uzaklaşmayalım şimdi de büyük bir kesimhaneye gidelim, 

bir oda da bizim için ayrılmış, kapısından girdiğimizde tonlarca kanlı ve çiğ et karşımızda 

duruyor, büyük bir makine içerisinde bu etler sürekli karıştırılıyor, bir insandan nefret 

ettiğimizde o insana zarar vermek istiyoruz, o insanı adeta yok etmek, dişlerimizi derisine 

geçirmek lakin bunu farklı şekillerde yapıyoruz, gıybet ederek, arkadaş ortamımızda o kişiyi 

merkeze alıyoruz ve başlıyoruz vücudunu paramparça etmeye, bunu nasıl yapıyoruz 

cümlelerimizle, nefret etme sebebimiz o kişiden her ne ise o nefret ettiğimiz şeye odaklanmak, 

o nefret ettiğimiz şeye düşman olmak yerine suçu insanda arıyoruz, nefret etme suçunu 

kendimizde aramak yerine o insana tüm nefretimizi, kinimizi ve öfkemizi yöneltiyoruz, işte o 

parçaladığımız etler de bizim kesimhanemizdeki odamıza gidiyor, karşımızdakini paramparça 

edip tatmin oluyoruz, bu nefretin bizlerde yaşatmış olduğu acıdan ve ızdıraptan da böylelikle 

kendimizi az da olsa uzaklaştırarak tatmin oluyoruz. Kendi dünyamızda bizden nefret edenler 

olabilir, nefret ettiklerimizde olabilir lakin Allah rızası için yaşadığımızda artık kendimizi ve 

dünyamızı da geride bırakmamız, temiz bir sayfa açmamız ve insanlara da bu yönde kendimize 

bir değer vermeden yaklaşmamız gerekiyor, bizden nefret edebilir lakin Allah rızası üzere bir 

yol tutuyorsa kul o kula karşı nefretle hareket edemeyiz, nefret edeceğimiz hususlar Allah rızası 

üzere yaşayan kullara bu yolda oldukları için zulmedenler olmalı ki bu nefret dahi Allah rızası 

için kendimiz için değil, Rabbimizin yolundan kulları uzaklaştırdıkları için, bu halde 

yaşadıkları için. Şunu da daima akılda bulundurmalıyız ve unutmamalıyız ki Rabbimiz bizleri 

alıp o kimseyi bizim yerimize daha güzel bir şekilde koymaya da Kadir’dir ki bunun akılda 

bulundurmamız da korkumuzdan olmamalı, her işimizi bize olan lütuf ve ikramlarını ondan 

bilmemizden, kendimizi bir şey görmememizden, Rabbimizin rızası yolundan uzaklaşmaktan 

korkmamız Rabbimizi razı edememe korkusu olmalı. Hem kendimize, annemize 

sevdiklerimize yapılmasını istemediğimiz bir şeyi de başkalarına yapmaktan Rabbimize 

sığınmamız gerekir. 

 



135 

 

 Kur’an-ı Kerim’de yer alan ayetleri hayatlarımızda okumamız, hayatlarımızda görmemiz ve 

emredildiği şekilde  de yaşamamız gerekiyor, Rabbimiz her bir kuluna en güzel şekilde 

ayetlerini açıklar lakin herkese farklı bir ölçü ile kimisi israf etmemekten yemeğinde tek bir 

zerre bırakmamaya gayret eder ve biz kulun bu davranışına bakarak bu ayeti okuyuşunu görürüz 

ve bundan da ders alırız, her birimiz birbirimize Kur’an-ı Kerim’i yaşayarak öğretiriz, bir arada 

olarak yaşamamız ve birbirimizi de bu şekilde tamamlamamız gerekiyor, her birimiz 

birbirimize en güzel şekilde öğretmeye ve her birimiz de birbirimizden öğrenmeye gayret 

etmeliyiz, buna ihtiyacımız var. Başka biri akan derede abdest alırken israf etmeden suyu 

kullandığını görürüz bu da başka bir ölçüdür. Kur’an-ı Kerim bizlere Rabbimizin bir lütfu ve 

ikramı ve hayatta da kaldıramayacağımız hiçbir yükü de bizlere yüklemeyen merhametliler 

merhametlisi. Şayet Kur’an-ı Kerim ayetleri tüm ölçülerde inmiş olsaydı bir ilerleme de 

kaydedemez ve o ayetleri de anlama, okuma ve yaşama konusunda da çok zorluk çekerdik, 

Rabbimiz bizleri yolunda ilerlettikçe aynı bir bebeğin büyümesi, gençleşmesi olgunlaşması gibi 

maneviyatta da ilerleme kaydederiz ilerleme kaydettikçe hayata bakışımız da hayatı 

okuyuşumuz da derinleşmeye başlar, Kur’an-ı Kerim ayetleri ile hayatı okumaya farklı 

ölçülerden hayata bakmaya başlarız, yaşadığımız değişimleri, hayatta karşılaştığımız 

hissiyatları, anlayışları Kur’an-ı Kerim ile sürekli olarak kontrol ederiz ki okuduğumuz hayatın 

doğruluğunu bu şekilde örtüştüğünü görerek yola devam ederiz. Her birimiz birbirimize saygı 

göstermeliyiz ve her birimizin birer öğrenci olduğunu, her zaman öğrenmeye ihtiyacımız 

olduğunu ve her zamanda öğrenmeye açık olmamız gerektiğini ve gerektiğinde de öğretmek 

için geri durmamamız gerektiğini ve her zaman da diğer kullardan da bir eksiğimizin, farkımız 

veya üstünlüğümüzün olmadığını da her birimizin birer talebe olduğunu ve her birimizden daha 

iyi bilen olduğunu Rabbimizin sistemini tamamlayan kullar olduğumuzu, bir bütünün birbirini 

tamamlayan ve birbirine de ihtiyaç duyan parçaları olduğumuzu hiçbir zaman unutmamalıyız. 

Rabbimizin rızası yolunda hayatımızı Kur’an-ı Kerim ile okumaya habibi Hz. Muhammed Sav.’ 

i hayatlarımızda örnek alarak hak yolda yaşamaya, hak yolda olan kullarla bir arada olmaya 

güzel bir çevre içinde yaşamaya ve bu halde de yaşayarak yaşatmaya gayret etmeliyiz.  

 Hayatımızda girdiğimiz derslerde görüyoruz herkesin anlama düzeyi farklı, sınavlarda 

görüyoruz herkes farklı notlar alıyor, herkesin bir kapasitesi var, hayatta herkesin farklı bir işi 

ve gücü var, uzmanlaştığı alanlar, meslekler hep farklı farklı. Hiç kimse hayatta hiç kimse boş 

yere yaratılmamış ve sistemde de bir yeri var, hayatlarımızda herkesin bir yeri var. Çok iyi bir 

siyasetçi, siyaset yapma arzusuyla dolup taşarak hareket ediyor ve halkı için eksik gördüğü 

konuları dile getiriyor, çözüm önerileri sunuyor ve çözümleri de çok yerinde. Hayatta herkes 

siyasetçi olamaz çünkü herkes bu istekte değil bu sebeple de hayatımızın her alanında işini iyi 

yapan insanları, bu yaptıkları işlerde istek ve arzuyla dolup taşan, doğru yol ve yöntemle yapan 

tüm insanları desteklememiz gerekir, isteği bu yönde olmayan birine bu iş verilse her ne kadar 

liyakat sahibi de olsa bu işin okulunu da okusa içinde bu iş için bir istek olmadıktan sonra o işin 

hakkını veremez, bu işte başarısız olur. Herkes bulunduğu sistemde bir yeri var ki yerinde en 

iyi şekilde işini yapan iyi bir insan olmaya çalışarak diğer sistemdekilerin de hakkını gözeterek 

iyi bir iş ortaya koyarak, kendisinden çok sistemi düşünerek hareket etmeli. Bunu iyi bir şekilde 

yapabilmek için de maneviyat çalışması içinde olması gerekir. Yoksa bir çalışma içinde olmazsa 

her ne kadar işini iyi yaparsa yapsın işinin tam manasıyla hakkını veremez, bu işten dünyalık 

bir kazanç elde edebilir lakin ahirete yönelik bu işinden bir kazanç elde edemez, işinde 



136 

 

gevşeklik gösterir, işinde hırsızlık yapar, yalan söyler, kötülük onu bir taraftan ele geçirir ve 

kendisini de çevresini de tüm sistemi de olumsuz bir şekilde etkiler. Maneviyat çalışmasıyla da 

iyilik üzerine tüm hayatını inşa eder, Kur’an-ı Kerim’i en derin manalarıyla herkesin 

anlamasına ihtiyacı yoktur, ihtiyacı kadar almasına ve hayatını da bu okuduklarıyla en güzel 

şekilde okumasına ihtiyacı var, bu hayatı yaşarken bir hakimin suçluları en güzel şekilde 

yargılaması, doktorun hastasına en güzel şekilde bakması, temizlik görevlisinin en güzel şekilde 

temizlik yapması, fabrikada işçinin en güzel şekilde üretime katılması, her bir insanın farklı 

düzeyde istekleri var, maneviyatta da farklı düzeylerde okumalar yapmalarına derinleşmelerine 

ihtiyaçları var, buna yönelik bir istek geliştirerek çalışmaları ellerinden gelen gayreti 

göstermeleri gerekiyor. 

 Rabbimiz bizleri bizden daha iyi bilen, ahir zamanda yaşadığımız hayatı da çektiğimiz 

zorlukları da en iyi bilen, yaşarken elimizden geldiğini yapmaya gayret edersek Rabbimiz de 

bizleri destekleyecektir umutlu olmalıyız, gönülden istemeli ve onun rızasını arzulamalıyız.  

 Maneviyat hayatlarımızda önemli olduğunda ne kadar önemli olması için de gayret edersek de 

dünyevi zevklerin ve eğlencenin yanında maneviyatı tercih etmemiz ki dünyada da nasıl ki 

önemli gördüğümüz, daha çok haz alacağımız ve mutlu olacağımız işlere yöneliyoruz bu yönde 

bir tercihte bulunuyoruz, maneviyatımızı da önemli hale getirirsek, bu maneviyattan alacağımız 

hazza ve mutluluğa odaklanırsak hayatlarımızda zorlanmadan da bu yönde mutlulukla, severek, 

isteyerek ve dua ederek de dünya yerine maneviyata yönelebiliriz, maneviyatın bizim için 

önemini arttırması için de Rabbimizden yardım dilemeliyiz. Freni patlamış kamyonlar için acil 

kaçış rampası var freni patlayıp da halkın arasına karışmaktansa bu rampayı tercih etmek hem 

bizim için hem de etrafımızdaki insanlar için daha iyi olacaktır. Kamyona bakım yapmayı ihmal 

etmememiz gerekiyor yoksa yokuş aşağı bir yolda yoldan çıkarız. Maneviyat çalışması içinde 

olmak da bizlere aynı kamyona bakım yapmak gibi bakım yapıyor, şayet bir bakım 

yapmadıysak kamyonetin de yoldan çıkması normal. Dünyada türlü türlü arzularımız var 

maneviyat çalışması ile büyümeye başladığımız için çoğu arzudan da aynı bir çocuğun 

oyuncaklarla oynamayı bırakması gibi bu oyuncaklardan aldığı haz artık onu tatmin etmiyor ve 

bu şekilde vazgeçiyor, uyku tatmin ediyor lakin ilerleyince gece kalkmak Rabbimizin huzuruna 

gitmek, onu zikretmek artık onu tatmin ediyor bu şekilde. Yolun başında tüm çocuklar 

oyuncaklarla oynarken sizin oynamaktan kaçmanız size bir şey kazandırmaz, üstüne üzüntü, 

sıkıntı, acı verir lakin büyüyünce bu oyuncaklarla oynamanın, çocuklar arasına katılmanın 

gereksiz olduğu anlayışına gelirsiniz ki maneviyat çalışmasında da ilerlediğimizde yaşadığımız 

değişimle bu çocukça nefsani arzulardan vazgeçebiliyoruz hiç zorlanmadan, bir ihtiyaç da 

duymamaya çünkü bu çocukça gelen arzulardan daha güzel arzularımız oluyor, manevi 

arzularımıza yönelik eylemler içinde oluyoruz, bu sefer de dünyevi arzularımızda olduğu gibi 

manevi arzularımıza yönelik çalışırken de bunlara karşı aynı nefsimiz burada da iş başında 

oluyor ve ona yönelik de doğru bir şekilde çalışmamız gerekiyor, gayret göstererek, Rabbimize 

sığınarak, dua ederek, Rabbimizden yardım isteyerek. Maneviyat çalıştıkça bu çocukların 

aralarında olmanın, o oyuncaklarla oynamanın sizlere haz vermediğini olgun insanlarla beraber 

aynı duygu ve düşüncede yol arkadaşları aramaya, yol arkadaşlarının gerekliliğini görmeye, 

yalnızlığın acı verdiği, hak yolda olan kimselerle beraber olmak isteyeceğimiz bir döneme 

geleceğiz, bu dönemde de çevrenin bizim için ne kadar önemli olduğunu görmeye başlayacağız 

inşallah. Bir oyun oynarken misal halı saha maçı olsun nasıl ki çevre baskısı ile daha iyi 



137 

 

oynamaya gayret sarf ediyoruz, çevremiz koşunca bizim de koşmamız gerektiğini görüyoruz, 

onların bize olan yaklaşımı da maçı kazanmak üzere de gayretleri de bizi etkiliyor ki böylelikle 

basit bir oyunu gözümüzde ne kadar da önemli bir hale getiriyoruz, kaybettiğimizde de büyük 

bir üzüntü, kazandığımızda da büyük bir mutluluğu da beraberinde getiriyor, aynı şekilde hak 

yolda olan çevremiz de maneviyata verdiğimiz önemi arttırma konusunda da bizlere yardımcı 

olacaktır ki buna ihtiyacımız var hak yolda olan çevremizin de maneviyatı hayatlarında önemli 

görmeye ihtiyaçları olduğu gibi.  

 Evlilikle de kadın ve erkekle olan birlikteliklerde eşler cinsellikle birbirini tamamladığını 

görürler, bu birliktelikten de doğan çocuklarımız. Bu iki eşin karşılıklı olarak gerçekleştirdiği 

eylem de Rabbimizin bizlere yönelik, tüm hayatımızda rahmetinin, bizlere olan lütuf ve 

ikramlarını okuma konusunda da yardımcı olur, birliktelikte karşılıklı arzuların karşılıklı olarak 

ihsan edilerek tatmin edilmesi ile yaşanan karşılıklı haz ve mutluluk sonucunda da bir hayat, 

yeni bir diriliş, bir yaşam, neslin devamı, birlikteliğimizle bir diriliş başlıyor o rahimde bir hayat 

başlıyor, yaşam başlıyor. Birliktelikle ortaya çıkan haz da bizlere yaşadığımızı biran olsun 

hissettiriyor ki bu birlikteliğin arka planında işleyen sistemin içinde yaşamayı amaç edinelim. 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri ile maneviyat çalışması içinde olan birinin daha güzelini 

ve yorucu da olmayan, pişmanlık da içermeyen ve çoğu zaman da hissettiği, bu hazla dolup 

taşarak yaşadığı hayatı ki yaşatan da Rabbimizdir, öldüren de Rabbimiz, güldüren de 

Rabbimizdir, ağlatan da Rabbimiz ve dirilten de Rabbimizdir, hesaba çekecek olan da 

Rabbimizdir. Sadece biran olsun hissetmek bu hazzı tekrar ve tekrar yaşamak için yaşadığını o 

biran olsun hissetmek için sürekli cinsel birliktelik düşünenler, mastürbasyon yapanlar, farklı 

farklı birliktelikler yaşamak için koşturanlar, gözlerini farklı kadınlara ve erkeklere dikenler de 

hayatın amacından kopuk olarak yaşayan, bu hazzın kölesi olmuş kullardır.   

 Mastürbasyon yapan biri zihnini de çok büyük bir hazla doldurur ki maneviyat çalışması ile 

yavaş yavaş alınacak hazzın biranda zihne dolması ile bu haz onu maneviyat çalışmasından 

uzaklaştırır maneviyat çalışmasına gelemez, maneviyat çalışmasının amacı zihnimizi hazla 

doldurmak veya mutlu olmak da değildir lakin Allah rızası için çalıştığımızda bu hususlar 

bizlere Rabbimizin bir lütfu ve ikramı olarak gelebilir ki maneviyat çalışmasına tutunmamızı 

ve devam etmemizi de sağlar aynı zamanda bu yönde en ufak bir haz almadan, en ufak bir 

mutluluk olmadan da çalışmaya devam etmemiz gerekir ki bu yönde bir irade göstermemiz de 

Rabbimizin bir lütfudur ve ikramıdır onun takdiridir, bu halde çalışmak da esasen Rabbimizin 

lütfettiği bir ödüldür ki onun rızası için çalışmak, en ufak bir iyilik görmeden, bir karşılık 

beklemeden, dua ederek Rabbimizden yardım istemeli, gayret göstermeliyiz her halde 

şükrederek de af dileyerek tövbe ederek de. Gece tohumları boşa saçmak da mastürbasyon 

yapmakla eş değerdir ki bu sebeple gece kalkmaya ve teheccüd namazı gibi gece ibadetleri 

yapmaya her gün devam etmemiz gerekir. Oruç tutarak, Rabbimize sığınarak, gözlerimize, 

kulaklarımıza girenlere dikkat ederek, günahlardan günahlara götürecek haram medya içerikleri 

gibi şeytan işi pisliklerden uzak durarak, hak yolda olan bir çevre içinde olarak. Mastürbasyon 

zihne geçici bir haz ve mutluluk vererek maneviyat çalışmasından alınacak olan haz ve 

mutluluğun da önüne geçer, bu yönde çalışma enerjisini de adeta yok eder. Bizleri saran iyi kötü 

hissiyatları da doğru bir şekilde maneviyat çalışması ile okumayı öğrenmemiz gerekiyor ki bu 

hislerden mastürbasyon yaparak kurtulmaya çalışmak da bizleri maneviyatta geriletir, doğru 

okumaksa da ilerletir Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri bu yöndeyse. 



138 

 

 Mastürbasyon ruhsal açlığa sebep olur, mastürbasyon yaptığımızda yani kendi alma arzumuzu 

kendimiz için kullandığımızda da ruhumuzun enerjisini de tüketmiş oluruz, bu da enerjimizi 

kötü bir şekilde boş yere ziyan ederek kullanmak demektir ki enerjimizi boş yere kullanmak da 

ihtiyacımız olmayan, kendimize yönelik arzu ve isteklerimizi tatmin etmek için kullanmakta 

kötüdür ki bu halde bizi yoldan maneviyat yolundan düşürmeye başlar. Arzu ve isteklerimiz 

bizleri hayatta harekete geçirir şayet mastürbasyon yaparsak bu istek ve arzumuzu tatmin 

edersek evlenme konusunda arzu ve istek geliştirmemizin de önüne geçer, bu yolda atılması 

gereken adımlara yönelik olarak da isteksiz oluruz, hayatlarımızda evliliğin önemini arttırmak 

için mastürbasyonu bırakmamız gerekiyor, mastürbasyonun önemini azaltmak için de evliliğe 

yönelik adımlar atmamız bu adımları mastürbasyondan daha önemli görmemiz gerekiyor, 

Rabbimizin rızası üzere ve hak yolda elbette, emredildiği üzere yaşayarak. 

 Bizi şeytanlaştıran şeylerden biri de bu husus ki sürekli olarak kendimizi düşünmemiz, tüm 

arzu ve isteklerimizi kendimizi tatmin etmek için kullanmamızdır, şeytanlaşan erkekleri, 

iblisleşmiş erkekler, kadınların da gerek giyinişleriyle gerek yaşayışlarıyla, kulları yoldan 

çıkartacak şekilde yaşayışlarıyla şeytanlaştığını, cadılaştığını görüyoruz. Evli bir erkeğin 

eşinden gizli bir şekilde kendisini tatmin etmesi, kendisini düşünerek eylemde bulunması eşini 

düşünmeden, o birleşmeden doğacak olan çocuğun da hakkına girerek, onun hayatını da adeta 

çalarak, boşa harcayarak, israf ederek. Boşa akan çeşmeyle musluğu kapalı çeşme gibi 

düşünebiliriz, musluğu kapalı olan çeşmenin suyunun biteceğini düşünmek daha büyük bir 

yanlış ki aksine sürekli olarak boşa akan musluk büyük bir israfı da beraberinde getirir, yokluğu 

da fakirliği de. Rabbimizin kurduğu düzende de bu kötülüğün bir sonucunu hayatlarımızda 

görerek Rabbimizin razı olduğu şekilde yaşamaya gelmemiz gerekiyor ki hayatlarımızda 

gördüğümüz kötülük de yaptığımız davranışların sonuçlarından dolayı lakin biz kendimizi bu 

içinde bulunduğumuz hali Rabbimizden bunu bir lütuf olarak görerek, Rabbimize yönelmemiz, 

Rabbimizin bizden istediği şekilde yaşamaya gelmemiz için.   

 Bir kadının rahmine saçılan spermler fiziksel olarak bir bebeği annenin karnında dünyaya 

bağladığı gibi aynı zamanda da bir ruhu da o bebeğe bağlar. Kadınlar eşlerinin tarlasıdır, bir 

tarlaya ne ekersek de onu biçeriz, bir kadına farklı kimselerden atılan farklı tohumlar da o tarlayı 

yani kadını da etkiler, psikolojik olarak etkiler, ruhsal olarak etkiler, eşiyle kuracağı bağın 

derinliğini de etkiler, eşine olan sevgisini de etkiler, o tarladan çıkacak olan ekinleri de etkiler. 

Erkeğin cinsel organından saçılan meniden milyonlarca tohum o spermler içinden kadını 

dölleyen sadece bir sperm, diğerleri ise kadının bağışıklık sistemi ile yok ediliyor, yani kadın o 

arta kalan milyonlarca spermi yok ediyor, işlevsiz bir hale getiriyor. Mastürbasyon ile saçılan 

tohumlar ise böyle bir imkana sahip değil, bunun sonucunda da o etrafa saçılan spermler şayet 

kötülüğe tutunursa fiziksel bir bedeni olmadan erkeğin dünyasına kötülük olarak dönüyor. Bu 

mastürbasyon sonucu çıkan spermler erkek evliyse eşi ile çocukları ile arası da bozulmaya 

başlayabilir çünkü bu spermlerden etrafa saçılan kötülük de artık o erkekle beraber dünyasında 

yer almaya başlar. Eşi de bu spermlerin kendisine gelmesi gerekirken dışarı saçılmasını da 

hisseder, adeta aldatılan bir kadının bunu ruhsal olarak hissetmesi gibi huzursuz olur. Bu 

spermlerden ortaya saçılan kötülük o karanlık enerji erkeği, işini, evini, dünyasını, ruhunu da 

rahatsız etmeye başlar. Maneviyatını etkiler. Bu karanlığı yok edecek olan da yalnız 

Rabbimizdir. Böyle bir hataya düştüğümüzde Rabbimize sığınmamız gerekir. Erkek evli değilse 

evleneceği kadını dahi etkiler. Bekar erkeklerin de evli erkeklerin de mastürbasyon yapması 



139 

 

konusunda da spermlerin sayısı milyonları buluyor ve bizim hayatta herhangi bir konuda tercih 

hakkımız ve bunun sonucu ile yüzleşmemiz de adeta bu sayılara karşılık geliyor, kadının 

rahmine akan spermle yani eylemlerimizin bir sonucu olduğunu görüyoruz, tohumların boşa 

saçılması da her birinin doldurulacağı anlamına geliyor. Bir olay karşısında da nasıl ki 

giriştiğimiz tüm eylemler Rabbimizin rızası yönünde olmalı aynı şekilde tohumlar sadece 

kadınların rahmine saçılmalı, olaylar karşısında milyonlarca tercih hakkımız bulunuyor aynı 

şekilde cinsel birleşme sonucunda da rahim sadece seçtiği bir spermi kabul ediyor, tohumlarını 

gelişigüzel saçan Hz. Nuh As.’ ın kavmi helak oldu, tohumlar etrafa gelişigüzel saçılmadan 

önce şeytanlar da adeta kulun etrafında hazır bekler ve o tohumları da kendileri için kullanırlar 

şayet sizleri koruyan o şeytanları sizden uzaklaştıran koruyucularınız yoksa, bu sefer o etrafa 

saçtığınız kötülüğü temizlemekle sorumlu olursunuz bu da o kötülükleri öldürmekten geçer, 

milyonlarcasını. Bu da ancak Rabbimizin lütfu ve yardımı ile olabilir. Öldürmediğinizde sizlere 

de musallat olurlar, öldürmediğinizde sevdiğiniz kadınlara da nişanlı olduğunuz kadınlara da 

evli olduğunuz kadınlara da musallat olurlar, sizi onlardan onları da sizden soğuturlar, aranızı 

da bozmaya çalışırlar, tekrar bu büyük günaha girmenizi isterler. Sizleri maneviyat 

çalışmasından uzaklaştırırlar, sizleri hak yolda olan çevrenizden uzaklaştırmaya çalışırlar.  

 Üreme organımızda yer alan tohumları maneviyat çalışması ile alın bölgemize ulaştırmaya 

gayret ediyoruz bu da omuriliğimizi bir yılan gibi düşünürsek bu yoldan geçen tohumlar da 

alnımıza ulaşıyor, omuriliği de maneviyat çalışmasında kat etmemiz gereken bir yol olarak 

düşünebiliriz, alın bölgemize de buna da üçüncü göz diyoruz lakin orada iki gözümüz gibi bir 

göz yok ve açılınca da hikaye anlatanların söylediği gibi iki gözümüzün gördüğünden başka 

şeyler görmüyoruz maneviyat çalışmasında hayatı emredildiği gibi okumamızı sağlayan 

Kur’an-ı Kerim ile okumamızı sağlayan bir göz oluyor Rabbimizin lütfu ve ikramı ile ki 

dilediğine lütfeder, fiziksel olarak işlerin bu şekilde işlediğini, beyinden tohumlara gelen sinyali 

tekrar tohumdan beyne ulaştırma işi olarak özetleyebiliriz ki manevi olarak ruhsal olarak bu 

şekilde bir düzen işliyor yoksa beynimize tohumlar spermler gitmiyor elbette. Tohumları işte 

boş yere saçmak manevi olarak körlüğe sebep oluyor. Ruhsal olarak türlü türlü hastalıklara 

sebep oluyor. Kendi kendine konuşan insanlar, zihninde türlü türlü sesler duyan insanlar, birçok 

ruhsal hastalığın kaynağı, eşleriyle arası bozulanlar, çocuklarıyla arası bozulanlar, boşanmaların 

artması, evlenemeyen erkek ve kadınların sayısında yaşanan artış, kişiler üzerinde de daha 

birçok sıkıntıya hem sosyal hem de toplumsal sıkıntılara sebep oluyor.  

 Bazı arzu ve isteklerimiz her nasıl ki doğamızın bir parçası ve kalıtsal olarak bizlere aktarılan 

atalarımızdan bizlere ulaşıyor bazı arzu ve isteklerimiz toplumun baskısıyla şekilleniyor bazı 

arzu ve isteklerimizde de karanlık varlıklar tarafından olabiliyor ki misal karşı cinsin ayak ve 

el gibi kötü varlıklara kapı açan bölgelerine olan yoğun ilgi ve arzu geliştirmeleri de karanlık 

varlıkların arzu ve isteklerinden, karanlık varlıklarla beraber yaşayan kulların arzu ve istekleri 

de kulların arzu ve isteklerini etkiliyor, maneviyat çalışması içinde olmaktan da kaçınıyorlar, 

neden el ve ayak çünkü uyku halindeyken insan bedeni şayet korunmuyorsa bu karanlık 

varlıklar tarafından işgal edilir, giriş yerleri de el ve ayaklardır, bir evin kapısı olarak 

düşünülebilir, buradan girerek uyanana kadar kulun bedeninde bulunabilirler, bu el ve ayaklara 

olan aşırı düşkünlük ve saplantı derecesinde ilgi ve alaka duymak da bundan kurtulamamak da 

bu karanlık varlıkların etkisi altında olmaktan, bu karanlık varlıkların arzusu kulları Rabbimizin 

rızası yolundan saptırmaktır ki bunun için de gördükleri o kulun içine girmeyi ve yerleşmeyi 



140 

 

arzularlar, bu arzu ve istekleri de karanlık varlıkların nefsimizi sarması ile de nefsimizden bize 

sirayet eder. Korkutucu gelebilir, mantıksız gelebilir, göremiyor olabiliriz lakin işin ciddiyetini 

bir an önce kavramanız, bu dünyanın bir oyun yeri olmadığını, bir imtihan dünyasında 

olduğumuzu, kafanıza göre iş tutmanın sonuçlarıyla hem bu dünyada karşılaştığımızı hem de 

ahirette karşılaşacağımızı aklımızdan çıkarmamamız gerekiyor. Bu günahtan mastürbasyondan 

sonra gusül abdesti almakla işe başlayarak, tövbe etmemiz gerektiğini, Rabbimizin o güzel 

isimlerinin her birinden ayrı ayrı tövbe ederek ki bu konuda da Cevşen duası okunabilir, 

Kur’an-ı Kerim’de yer alan Rabbimizin isimleri zikredilerek af dilenebilir neden çünkü bu 

kötülüğü işleyerek tohumlarımızı boşa saçarak tüm sistemi etkileyen bir kötülük yapmış 

oluyoruz, Rabbimiz de tüm sisteme bizlere lütfettiği sıfatları ile bakıyor ki tövbe ederek af 

dileyerek, Rabbimizden bu yaptığımız hatanın sonucunda ortaya çıkan tüm kötülüğü de 

temizleme konusunda yardım istememiz gerektiğini hatırlatalım, düzenli oruçlar tutarak, 

düzenli sadaka vererek kendimizi temizlemeye yönelik Rabbimizin rızası yolunda adımlar 

atalım, iyilik ve güzelliklerde bulunalım ve asla umutsuzluğa kapılmayalım. Yiyelim içelim 

ama israf etmeyelim, Rabbimizin lütfettiği tohumları amacı doğrultusunda kullanalım, 

yaşadığımızı hissettiren, mutlu olduğumuz hayatta ihtiyacımız olan helal besinlere karşı 

kendimizi kasmamıza gerek yok, Rabbimize lütfettikleri için şükredelim, başta bismillah 

demediysek sonda diyelim lakin günahlara girerken haram işler karşımıza çıktığında Rabbimize 

sığınmamız gerekiyor, neden şimdi bu günaha doğru gidiyorum, günahtan nefret ederek, 

günahın kötülüğünden, Rabbimizin rızası yolundan bizi çıkardığı için onu mutlu etmeyecek bir 

iş peşinde olduğumuz için, Rabbimize sığınarak bu soruyu kendimize sorarak, Rabbimize 

yönelmemiz, ona sığınmamız ve bizi de kurtarması için dua etmemiz gerekiyor yoksa kendimizi 

günahlardan da kurtaramayız,  gerçek güç ve kuvvet sahibine Rabbimize koşmamız, ona 

sığınmamız yardım istememiz gerekiyor. Maneviyat çalışması içinde olduğumuzda da dünyevi 

arzularımız da yerini Rabbimizi razı etme arzusu kaplıyor böyle olunca da dünyada çeşitli 

çeşitli bir değeri olmayan gelip geçici, toplumun, medyanın ön plana çıkardığı arzulara da 

kapılıp gitmiyoruz yani bu arzulara karşı bir mücadele içinde olmadan bu arzularla savaşmadan, 

bu arzular içimizde Rabbimizin lütfu ve ikramı ile takdiri ile kaybolup gidiyor. Bu sebeple 

maneviyat çalışırken canımız çikolata isteyebilir, baklava yemek isteyebilir bunlardan kaçarak, 

dünyevi olan bizleri hayatta tutacak helal olarak bizlere lütfedilen nimetlere karşı mücadele 

içinde olmamıza gerek yok, ölçülü bir şekilde bizleri şeker komasına sokmayacak şekilde 

yemekte bir sakınca yok. Evliysek cinsel ihtiyaçlarımızdan kaçmaya gerek yok. Maneviyat 

çalışırken esasen bu cinsel ilişkiden daha büyük bir haz ile çiftler birbirini Rabbimizin lütfu ve 

ikramı ile tamamlayabilirler. Evli olmayan bekarlar da maneviyat çalışırken o zihni hazla 

dolduran zevkten daha güzelini bulabilirler ki Rabbimizin lütfu ve ikramı iledir, dilediğine 

takdir eder. Ev, araba ihtiyacı, alın teri ile kazandığımız paramızı ölçülü bir şekilde zekatını ve 

sadakasını da vererek ailemizin de bakmakla yükümlü olduğumuz kimselerin de paylarını 

ayırarak helal yolda arzularımıza yönelik harcamamızda, helal yolda eğlenmemizde, seyahat 

etmemizde, tatil yapmamızda da bir günah yok ve bu şeylerden de kısıtlama yapmamıza gerek 

yok, yoksa her bir arzu ile çatışmaya girsek ne yaşayabiliriz ne de maneviyat çalışabiliriz, hem 

zaten bu arzularımıza da nefsimizi de mağlup edemeyiz, Firavun’u yenemeyiz lakin ondan 

kaçabiliriz ve Rabbimize sığınabiliriz, yapmamız gereken maneviyat çalışırken Rabbimizin 

rızasını arzulamak, ona teslim olmak, ona güvenmek, ona sığınmak, gerisi zaten Rabbimizin 

lütfu ile rahmeti ile gelir, dilediğine dilediğini takdir eder. Bizler maneviyat çalıştıkça da bu 



141 

 

çeşitli dünyevi arzuların ve isteklerin peşinden koşmanın da gereksizliğiyle de yüzleşmeye 

başlayarak bu istek ve arzularımızı da zorlanmadan, nefsimizle de çatışmadan bırakma yoluna 

gidebiliyoruz Rabbimizin lütfu ve ikramı ile. Maneviyat çalışmaya başlamış, işlediği 

günahlardan pişman olarak, samimi bir şekilde tövbe ederek, oruçla, sadakayla bu günahlardan 

uzak durmaya çalışırken ki bu halimizle de esasen nefsimizin şerrinden de tüm şeytan işi 

kötülüklerden de Rabbimize sığınmış oluruz; açlıktan ölme tehlikesi ile karşılaştığımızda 

haram olan yiyecekler dahi helal oluyor aynı şekilde bu konuda da şayet elimiz ayağımız 

oynamaya başladıysa, bedenimiz artık kafasına göre hareket etmeye başladığını anladığımızda, 

başımıza iş açacak şekilde kontrolden çıkmaya başladıysa ki bunu anlarız, gözlerimiz artık 

şehvetle bakmaya başlar, ayaklarımız artık günahlara doğru koşar böyle bir durumda kalırsak 

da tohumlarımızı saçabiliriz, tabi elbette saçmamak daha iyi lakin artık dayanamıyorsak. Bazı 

durumlar olur bir insanın canı tehlikeye girer, o insanı kurtarmak için de elimizden ne geliyorsa 

yapmamız gerekir, tüm her şeyi bir kenara bırakırız, bir insanı kurtarmak sanki tüm insanlığı 

kurtarmak gibidir aynı şekilde kendimize de Rabbimizin rızası üzere de değer vermeliyiz, her 

bir insan önemli olduğu gibi siz de çok önemlisiniz, her birimiz her birimiz için çok önemli bu 

sebeple kendinizi dünya istek ve arzularına yönelik kendinizi deli edecek kadar da çok 

kasmanın, kendinizi sıkmanın da bir lüzumu yok, dünyalık bir arzunuzu tatmin ettiğinizde bu 

yolda da bir günaha girdiğimizde de dünyanın sonu gelmiyor, Rabbimiz merhametliler 

merhametlisi her halimizden de haberdar olan, bizi bizden daha iyi bilen, ona güvenelim, ona 

sığınalım hallederiz inşallah, en büyük felaket ondan ümitsizliğe kapılmak olur, bu konuda her 

konuda da ondan daima umutlu olalım, şeytana da çok dikkat edelim ki o kendisini sürekli 

unutturur ve bizleri de Rabbimizin affıyla, merhametiyle kandırır ki şayet bu halde Rabbim bizi 

affeder diyerek günaha girersek o konuda tövbe etmemiz çok çok zor olur bu iki hususu 

birbirine karıştırmayalım, burada çok hassas ince bir çizgi var yoksa yoldan çıkar gideriz. 

Evden çıkarken yaşadığımız çevreye göre güvenlik tedbirleri alıyoruz, çevremizde bir tehdit 

görmüyorsak kapıyı örtüp çıkıyoruz, bazen kapımızı kilitliyoruz, güvenliğimizi önemseyerek 

kameralar takıyoruz, yazılar asıyoruz, evimize hırsız girmesin diye, hırsızlar da bir yolunu 

bulabiliyor bazen, bazen de bu tedbirlerimiz caydırıcı olabiliyor, biz üzerimize düşeni yapmaya 

gayret etmeliyiz, elimizden geldiği kadar da tedbir almaya bakmalıyız, hırsız içerdeyse onu ilk 

olarak dışarı atmamız lazım, sonra kapımızı güçlendirmemiz, hırsız hangi yollardan evimize 

giriyorsa o alanda çalışarak, o yönde evimizi güçlendirerek, hırsızla mücadele içinde olmamız 

gerekiyor, pes etmeden Rabbimizden yardım isteyerek. Rüzgâr çok şiddetlenirse, fırtına 

başladığında evimizde pencerelerimizi kapatırız ki camlarımız zarar görmesin, işte sert bir 

rüzgarla karşılaştığımızda da bu rüzgâra söz geçiremeyiz lakin gözlerimizi kapatabiliriz, o 

fırtınanın geçmesini bekleyebiliriz, o fırtınadan Rabbimize sığınabiliriz, dua edebiliriz. Bir cam 

iki cam kırılabilir, evimiz darmaduman olmuş olabilir, gözlerimizi kaçıramayabiliriz lakin 

evimizin halen ayakta durduğunu unutmayalım, Rabbimizden umutlu olalım, af dileyelim, 

tövbe edelim, büyük bir fırtına tekrar bizi vurmadan önce evimizin temellerini de güçlü bir 

şekilde atmamız gerekiyor, pencerelerimizi tamir etmemiz, hazırlık yapmamız, gözlerimizi 

kuvvetlendirmemiz, gözlerimizi maneviyata yönlendirmemiz gerekiyor, ellerimizi, 

ayaklarımızı, zihnimizi, aklımızı, gönlümüzü maneviyat çalışması ile güçlendirmemiz 

gerekiyor. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz.   

 



142 

 

27 

Evlilik 

 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi yolunda tamamlayana hamd olsun, en güzel tamamladığı kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar sırt sırta vermekten kaçar mı? 

 

 Kadın ve erkeğin evli olması da maneviyatta da maneviyat çalışmasında da çok önemli bir 

husus, neden evlilik çünkü eşler birbirini tamamlar, duygusal ve ruhsal olarak da iyi 

hissetmemiz evlilikle mümkündür, evlilik eşleri korur, evlilik tarafları manevi olarak da besler 

büyütür, evlilik bilgelik getirir, bilgelik de olgunluk getirir ve cinsel birliktelikle de yaşanan haz 

ve mutluluk ahiret hayatında yaşanacak mutluluğa dair bir işarettir ki bu yönde Rabbimizin 

rızası yolunda yaşamaya gayret göstermeliyiz biz de ahiretimize yönelik, evlenmeyenler ise 

özellikle erkekler hayatı emredildiği gibi okuma noktasında da tam olarak başarılı olamazlar ve 

büyüyemezler, çocuk kalırlar.  

 

 Allah rızası için evlenmek istiyorsak, peygamberimizin de bir sünnetidir ki buna yönelik güçlü 

bir isteğimiz ve arzumuz olmalı bu bir duadır, lakin bu duamız sözle değil gerçekten gönülden 

olmalı yoksa dilimizle istediğimiz gibi gönlümüzle de istemiyorsak bu doğru bir dua olmaz, 

Rabbimizin lütfu ve ikramı iledir ki dilediğine takdir eder, ilk olarak iyilik meleği gibi yaşamayı 

bırakmamız gerekiyor, Rabbimiz bizleri melek olalım diye yaratmadı, melek olmamızı 

isteseydi melek olarak yaratırdı. Aynı şekilde şeytan olmayı da bırakmamız lazım, Rabbimiz 

bizleri şeytan olarak yaratmadı, şeytan olmamızı isteseydi şeytan olarak yaratırdı, ne demek 

istiyoruz orta yollu bir şekilde hayatımızı yaşamamız gerekiyor ne çok iyi ne de çok kötü orta 

yollu, orta çizgide, bu kötülük yapalım değil, ya da iyilik yapmaktan vaz geçelim demek değil, 

bu iyilik yapmaktan ve kötülük yapmaktan öte maneviyat çalışması ile orta yolu görmeye 

başlayabiliriz. Eşlerin birbirini tamamlaması için doğalarına uygun yaşaması gerekiyor, erkek 

kadın gibi kadın da erkek gibi yaşarsa nasıl eşler birbirini tamamlayabilir ve uyumu görebilir 

birbirlerinde bu sebeple doğamız neyse ona göre hareket etmeye gayret göstermeliyiz. Doğru 

bir çevre içinde olmamız da bu yüzden önemli, ailemizin yanında da yaşamaya devam edersek 

kendi doğamızı keşfetmekte zorluk yaşarız çünkü onların baskısı altında, onların 

yönlendirmeleri ile hayatımızı yaşarız, yalnız olduğumuzu hissetmemiz ve bu hisle de dua 

etmemiz gerekiyor, ailemiz yanında bir çocuk gibi olduğumuz için yalnızlığımızı da 

hissedemeyiz, kendimizi tamamlayacak olan bir yarının varlığından da habersiz oluruz, çünkü 

ailemiz bizleri tamamlıyor çocuk olarak bizleri görüp çocukça ihtiyaçlarımızı karşılayarak. 

Evden ayrılmak dediğimizde de alın teri ile kazanılacak bir iş bulunmalı veya ailemiz de destek 

olabilir lakin bu konuda derdimizi anlatmak önemli. Evlenince de kendi evimiz ve kendi 

yuvamız olmalı, bu da ev konusunda kadının tercihlerinin baskın olması gereken bir husus. 

Evlendikten sonra da birinci önceliğiniz daima annelerimiz babalarımız değil eşimiz olmalı. Bu 

konuda anneler kırılabilir, babalar üzülebilir lakin işin doğası bu, onlar doğalarına uygun 



143 

 

hareket etmeyerek doğru bir manevi çalışma içinde olmadıklarından, hayatı nasıl okumaları 

gerektiğini bilmiyorlar ki acı çekmeleri de normal, kimisi acıyla ızdırapla öğrenir kimisi 

okuyarak, çalışarak öğrenir. Bu aynı ev içinde olduğumuzda da aynı apartmanda yaşadığımızda 

da geçerli bir durum ki söylemek istediğimiz ailelerimiz her zaman yanımızda olmalı, biz de 

ailelerimizin her zaman yanında olmalıyız, onların yönlendirmelerine, aramızda yaşadığımız 

aşamadığımız problemlerde sorunlarımızı çözmemizde ara bulucu olmalarında, 

uzlaşamadığımız konularda yardımcı olmalarında, bizi desteklemelerinde, tecrübelerinden 

yararlanma konusunda da onlara ihtiyacımız var, onların da bize ihtiyacı var. Ailelerimiz artık 

evlilikle birinci önceliğimiz olmaktan çıkar, eşimiz hayatımızın birinci önceliği olur, arından 

gelen çocuklar da ortak önceliğimiz haline gelir ki ailelerimizle aynı apartmanda altlı üstlü 

oturmamız, onlara yakın bir muhit seçmemiz de komşu olmamız da bizlerin yararına olacaktır 

pek tabi tercih burada evli olan eşlerindir ki biz sadece tavsiye veriyoruz daha güçlü sevgi bağı 

kurma konusunda yoksa aileden aileye çok büyük farklılıklar, farklı durumlar olabiliyor, 

Rabbimizin rızası üzere iş tutmaya, ondan yardım isteyerek, dua ederek tercihte bulunmaya 

gayret etmeliyiz.   

 

 Evlenmek isteyen erkekler ve kadınlar için bu konuda ailelerinin onları desteklemeleri gerekir, 

ebeveynleri desteklemiyorsa evin en büyük erkeği yoksa da çevrelerinden en yakın akrabaları 

ve yoksa da komşuları yoksa çevresi bu konuda aracılık etmekle yükümlüdür. Erkek ve 

kadınların beraber yaşadıkları anne ve babaları çocuklarının evlenme konusunda engel olmaları 

onların artık evi terk etmeleri konusunda bir işarettir, alın teri ile para kazanma konusunda engel 

olmaları da Rabbimize dua ederek bu durumdan bir çıkış yolu göstermesi konusunda 

Rabbimizden yardım dilemeliyiz.  

 

 Ruh eşimiz nasıl bulabiliriz sorusu, ilk olarak karşımızdaki adayda bakacağımız kriterler 

kişiden kişiye farklılık gösterebilir ki bir çerçeve çizmemiz gerekir. İlk olarak ailelerin benzer 

hayat tarzına sahip olması bunun sebebi de şayet farklı bir aileden evlilik gerçekleşirse ki burada 

farklıdan kastımız ekonomik olarak da yaşayış olarak da hayat görüşü olarak da ilgi alanlarında 

farklılıklarda genel olarak özetlersek karşımızdakiyle yaşarken attığımız her adımda bizleri 

farklı adımlar atmayı düşündürecek olan farklılıklar. Böyle farklılıklar elbette her evlilikte 

olması gereken, aşılması gereken ve aşıldıkça da sevgi bağını güçlendirecek olan hususlardır 

lakin bu her adımda gerçekleşecek olması barizse bu aşılması gereken birçok problem demek 

ve bu problemleri aşmakta karşılıklı daha büyük gayret ve emek gerektirecektir, buna enerjimizi 

harcarsak attığımız adımlardan keyif almaya gücümüz kalmayabilir. Her adımımızda 

karşımızdaki için fedakarlıklar yapamayız, her adımda karşımızdakinin mutluluğu için kendi 

mutluluğumuzu erteleyemeyiz yoksa bir tarafın çok mutlu olduğu diğer tarafın çok mutsuz 

olduğu veya sürekli değişen bir şekilde adımlarımızda bir mutlu ve bir mutsuz sürekli değişen 

bir ruh hali ile yaşamamız güçleşir. Bu sebeple ne kadar karşımızdaki bize benzerse o kadar da 

iyi anlaşabiliriz, beraber adımlarımızı hızlandırabilir, yolumuzu da daha güzel bir şekilde 

yürüyebiliriz. Herkesin iyi veya kötü bir mizah anlayışı vardır ki Rabbimizin takdirindedir ve 

Rabbimiz de bizleri hem güldürüyor hem de ağlatıyor hem yaşatıyor hem de öldürüyor 

yaşadığımız hayatla, elbette güldüren de Rabbimizdir ağlatan da öldüren de o dur yaşatan da 

diriltende Rabbimizdir, bizleri hesaba çekecek olan da Rabbimizdir. Ruh eşimiz için de ilk 

olarak bakmamız gereken hususlardan biri de benzer bir espri anlayışımız olup olmadığı olmalı, 



144 

 

birbirimizi güldürebiliyor muyuz, aynı şeylere göz yaşı döküyor muyuz, aynı şeylere sevinip 

aynı şeylere üzülüyor muyuz, ikinci olarak da onunla yaşayabileceğimizi görmemiz ve 

hissetmemiz gerekiyor, öldüğümüzde de beraber öleceğimizi görmemiz. Ölsek de toprağa 

karışsak da eşimizin her zaman bizim bir parçamız olacağını, bizi tamamlayan parçamız 

olduğunu dünyada da kabirde de hesap gününde de ahirette de bunu görmemiz gerekiyor. Bir 

araya gelip konuşmamız gerekiyor şayet karşımızdaki adayı daha yakından tanımak istiyor ve 

evlilik yoluna girmek istiyorsak. Bir taraf konuşuyor bir taraf dinliyor iki taraf susuyor iki taraf 

konuşuyor iki taraf da dinlemiyor bu şekilde de değil karşılıklı konuşarak, birbirini dinleyerek 

ve hissederek, anlamaya gayret ederek, rahat bir şekilde, bu konuşmalarda içimize kapanık 

olmamalıyız aynı şekilde çok açık da olmamalı ki orta yollu her işte olduğu gibi. İki zıt kutup 

bir araya gelirse gülme meydana gelir, beklenmedik bir olayla karşılaştığımızda aklın sınırlarını 

aşan durumlarda. Hz. İbrahim As. ve Hz. Sare As. annelerimizin çocukları olmuyordu, 

misafirler onlara çocukları olacağını söylediklerinde annemiz güldü, bir espri yaptığımız zaman 

komik bir konuda karşımızdakinin gülüp gülmediğine bakarız, şayet karşımızdaki 

gülümsüyorsa ve daha çok gülmesi gerektiğini de düşünüyorsak espriyi sürdürürüz ki burada 

da devam eden konuşmada da bunu görüyoruz. Mizahta mutluluk vardır. Hayatımız tersine 

dönmeye başlar evlilik yoluna girdiğimizde, bu yolda da mizah olması gerekir ki mizah kendini 

burada gösterir, karşılıklı kahkaha atmaya başladıysak da bu iş tamamdır Rabbimizin izni ile 

onun dilemesi ile onun lütfu ve ikramı ile. 

 

 Evlendiğimiz eşimizle birbirimize kendimizi sonsuza kadar Rabbimizin rızası yolunda 

adayacağımız sözünü veririz,  hem bu dünyada hem de hesap gününde hem de hesap gününden 

sonra da, birbirimize sadakatle bağlı kalma sözü veririz, birbirimize hizmet etme sözü veririz, 

birbirimizle sırt sırta duracağımız sözünü veririz, birbirimize sırlarımızı tutacağımız sözünü 

veririz, birbirimize Rabbimizin rızası yolunda yaşama ve yaşatma sözü veririz, Rabbimizin 

rızasını kazanmak üzere birbirimize destek olacağımız sözünü veririz, hayatımızın nihai amacı 

için el ele vererek çalışacağımız sözünü veririz, ellerimizi bu yolda kenetleyerek bırakmama 

sözünü veririz, Rabbimize kulluk ederek, sevgiyle ona yakınlaşmayı, onu tanımayı ve tanıtmak 

için de gayret gösterme sözünü veririz. Rabbimizin emir ve yasaklarına uyma sözü veririz, 

Rabbimizi razı edecek işlerde koşturma sözünü veririz. Bir erkek evlendiği kadının ihtiyaçlarını 

karşılamakla yükümlüdür, kadın artık evimiz olur, evlilikle böylelikle de erkek evinin temel 

ihtiyaçlarını karşılamakla yükümlüdür, eşinin kişisel temel ihtiyaçlarını da karşılamakla 

yükümlüdür ve cinsellik konusunda da eşinin cinsel ihtiyacını karşılamakla da yükümlüdür. 

Rabbimiz lütfederse, ikram ederse takdir ederse. Evlilikle beraber maneviyat çalışmak ve 

Rabbimizi razı edecek yol üzerinde yürümek, birbirimize destek olmaktır, bu konuda da 

birbirimize sürekli olarak dua etmeli, birbirimize destek olmalıyız, Rabbimize varan yol üzere, 

ilahı aşka doğru Rabbimize yakınlaşmaya doğru yol almalıyız beraber sevgiyle. 

 

 Ebu Leheb ve eşi de birdi beraber zulmettiler sonucunda da beraber cehennem çukurunu 

boyladılar, birbirlerinin günahlarına, işledikleri zulümlere de ortak oldular beraber cehennem 

azabına mahkûm oldular. 

 



145 

 

 Bir erkeğin bir kadınla tanışma sürecinde erkek de kadın da evlenme olgunluğunda olmalıdır, 

bu olgunluk da kişiden kişiye farklılık gösterir, kimi kadın on sekiz yaşında kendini evliliğe 

hazır hisseder kimi kadın otuz beş yaşında kimi erkek için de durum böyledir ki kimi erkek ve 

kadın da evlenmeden yaşamak ister, herkesin hayat tercihleri farklı olabilir, herkesin tercihine 

saygı duymamız gerekir, aynı zamanda evliliğe uygun şartların da gelişmesi gerekir ki bu uygun 

şartlar da erkek için de kadın için de dünyada da maneviyatta da birbirini tamamlayacak 

fiziksel, akli ve manevi olgunluğa sahip olmaları beklenir,  psikolojik olarak insanların sorunları 

olabilir lakin bu sorun akli yönden zihinsel kalıcı bir engel söz konusuysa, cinsel olarak da 

eşlerin birbirini tamamlayamayacak bir eksiklikleri de söz konusu olmamalı aynı zamanda da 

manevi olarak da dinimizin emir ve yasaklarına uyan kimseler olmalı, ortak değerlerimiz ve 

inancımızın olduğunu görmemiz gerekir, bu süreçte aklımızı da gönlümüzü de ruhumuzu da 

kullanmamız gerekir, karşımızdaki kişi bizim eşimiz olacak bizi tamamlayacak olan yarımız 

olacak ve bu süreç hayatımızın geri kalanını bir bütün olarak kapsayacak, iyi günde de kötü 

günde de, bu süreçte birbirimizi tanıma süreci de bir eğlence süreci değil ciddi bir süreçtir, 

karşımızdaki kimseyle kendimizi tartmamız gerekir, mutlu bir birliktelik mutlu da bir yaşamı 

beraberinde getirir, bunun için de karşımızdaki adayla uyumlu olup olmadığımızı 

değerlendirmemiz gerekir, birbirimizi tanıma sürecinde birbirimizle rahat bir şekilde konuşana 

kadar bu süreci devam ettirmeli ve karşılıklı olarak bu yola baş koyma konusunda fikir birliğine 

varmamız gerekir. Evliliğin maddi ve manevi sorumluluğu var ve bu sorumluluk da iki taraf 

için de farklı rollerle tanımlanabilir ki bu sorumluluğun farkında olmayan kimselerden, hatta 

böyle bir sorumluluktan sorumlu olduğunun dahi farkında olmayan kimselerden de uzak 

durmalı, Dünyayı bir zevk ve eğlence yeri sanan kimselerle, dini yaşantısı ile dünya yaşantısı 

arasında bir uyum olmayan kimselerden de bu yönde bir evlilik de eşleri tamamlar lakin hak 

yolda değil dünya yolunda ve mutlulukla değil ızdırapla ızdırap çekerek sürdürülebilir. Evlilik 

sözleşmesine sıra geldiğinde de maddeler halinde aynı bir iş sözleşmesi yapar gibi uzlaştığımız, 

fikir birliğine vardığımız konuları yazarak kayıt altına almamız da bu yönde bir sorunla 

karşılaştığımızda evlilikte karşılıklı olarak anlaşmaya sadık kalarak sorunlarımızı da çözüm 

yoluna getirebiliriz.  

 Erkek maneviyat çalışmasıyla da eşini de çocuklarını da hanesini de olumlu yönde etkiler, 

manevi olarak geliştirir, ilerletir. Erkeklerin cinselliğe olan açlığı kadınla kadının da maneviyata 

olan açlığı erkekle tamamlanır, bu iki zıtlıktan da çocuklarımız meydana gelir, erkekler ve 

kadınlar birbirini ne kadar tamamlarsa da o kadar kendimizi tanıma, doğamızı tanıma, 

Rabbimizi tanımaya gelebiliriz bu maddi ve manevi yönlerin her ikisi de gereklidir yoksa 

maneviyat olmayan bir ev de dünya üzerine yaşamaya, dünya zevk ve eğlencesi peşinde 

koşmaya başlar, sadece maneviyat üzerine bina edilmesi de çeşitli sorunları da beraberinde 

getirir ki dünyada olmalı maneviyatta hayatlarımızda.     

 Evlenmeden önce de kadına erkeğin altın vermesi ki bu altının manevi yönü bize haz 

vermesidir, ne kadar çok altın o kadar çok haz, mutluluk, altınlar evlilik öncesinde erkekten 

kadına gider ardından da kadında duran bu altınlar evlilikle beraber kadında durmaya devam 

eder, kadın erkeğin evidir, altınlar erkeğe böylelikle tekrar dönüş yapar, cinsel ilişkide de ilk 

olarak erkek kadınla kendini tatmin etmeye başlar ardından da kadın tatmin olur böylelikle de 

erkek tekrar tatmin olur, erkek kendisini hayatta tatmin ederken amacı kadının tatmin olmasını 

sağlamaktır ki kadın tatmin olunca da erkek de tatmin olur böylelikle de eşler arasında kimse 



146 

 

kendisine yönelik bir arzuyu tatmin etmeyerek, bu arzuların peşinden de gitmeyerek sanki 

kendisine yönelik bir arzuyu tatmin etmiş gibi tatmin olur. Cinsel birliktelik esnasından önce 

kadınlar güzel koku salgılar, bu erkeği harekete geçiren güzel bir kokudur, vücuttan salgılanır, 

kadınlarda da erkeklerde de ilk olarak kayganlaştırıcı görevi gören mezi ortaya çıkar, bu 

kokusuz sıvı ile sürtünme kuvveti azaltılır, sürtünme dediğimizde de hayatta her zaman çeşitli 

sıkıntılarla karşılaşabiliriz, bu sıkıntılarımız için de sürekli olarak gayret göstermemiz gerekir, 

bu sürtünme süresinde de kötü kokular ter ile kadından da erkekten de gelmeye başlar ardından 

meziden sonra erkekten de kadından da meni gelir, bu meni erkeklerde kokulu, beyaz yoğun 

bir sıvı olarak gelirken kadınlarda sarımtırak, kokulu  sıvı olarak gelir, bu erkeğin sürtünme 

yoluyla sürekli olarak gidip gelmesi ile gelen etrafa kötü koku saçan lakin içinde hayat olan sıvı 

birçok zıtlığı ve mucizeyi de içinde barındırıyor, kötü kokuyor lakin rengi beyaz, bir değeri yok 

gibi görünüyor lakin içinde hayat var, bir emek ve sürtüşme sürecinden sonra ortaya çıkan haz 

da zihnimize büyük bir mutluluk veriyor, bedenimizi rahatlatıyor, kadınların tatmin olması ile 

ortaya çıkan sarımtırak renk ve kötü koku ile adeta kadının içinden o kötülük çıkıyor ve yerine 

erkekten gelecek olana yer açılıyor, bir sıvı transferi var, erkekten çıkan kötü kokulu değersiz 

bir sıvı içinde olan hayat kadına ulaşıyor, kadının yumurtasına, kadının da doğası böylelikle 

değişmeye başlıyor, adet görmesi kesiliyor, gebelik süreci de kırk hafta sürüyor. Bu yaşananları 

hayatımızda okumaya gayret etmeliyiz. Hayatımızda yaşadığımız süreci derinlemesine 

incelemeye gayret etmeliyiz, yaşadığımız süreci, zamansal olarak da okumayı görmemiz 

gerekir, hayatımızda yer alan sayıları Kur’an-ı Kerim ile okumayı öğrenmemiz gerekiyor. Bir 

kadının ev olduğunu söylemiştik, şehir de kadındır, bir ülke de kadındır, dünya da kadındır. 

Kadının rahminde gelişen bebekler gibi bizler de yerleşim yerlerinde gelişiriz, büyürüz. 

Evimizin durumu da şehrimizin durumu da ülkemizin durumu da dünyanın durumu da bu 

gelişim sürecimizi etkiler. Evde de emir komuta kadındadır, çocuklarını dünyaya getiren 

annededir, baba değil, babanın evi de kadınının yanıdır. Bu cinsel birleşim süreci ile doğum 

sürecini manevi yönden ele aldığımızda da dünya kokusu da maneviyata yönelik kokular da 

gelip geçici bir haz ve mutluluk verir, bu koku ile çalışmaya tutunabiliriz, gelebiliriz, Hz. Musa 

As.’ ın firavuna gidip gelmesi gibi bizler de nefsimizle büyük bir mücadele içinde oluruz, 

nefsimizle sürtüşerek bize zıt olan nefsimizle. Cinsel birliktelikle yaşadığımız hazzın süresi çok 

az ki bu zevkten o yoğun hazzın getirdiği mutluluktan sonra gelen yorgunluk hali gibi dünyada 

bu denli gelip geçici ki dünya hayatımızda da maneviyatta da yaşadığımız tüm bu sürtüşmeler, 

gayretler, çalışmalar ardından gelen mutluluklar ve gelen yorgunluk hali gibi.  

 Hamilelikle gelen karın ağrıları, karın sancıları da güzel günlerin habercisi, o büyük acı ile 

bebeğin dünyaya gelmesi kadının zihninde yaşadığı o acı verici ama güzel his o bebeğe karşı 

da merhametle bağ kurmasında da çok önemli, bebeğin emzirilme süreci annenin merhametle 

sevgiyle evladını beslemesi, çölde olduğumuzda da Rabbimizin bizleri maneviyatla beslemesi, 

daha önce de Hz. Musa As.’ ın kavminin çölde emeksiz rızıklandırılması gibi, o ağlamaları, 

emekleme süreci, ilk adımları, koşturmaya başlaması, olgunlaşmaya başlaması büyük bir süreç, 

büyük emek gerektiriyor, maneviyatta da aynı bu süreçlerden geçiyoruz, hem kişisel olarak hem 

de toplumsal olarak. Annelerimiz de bu süreci yaşadıkları için tecrübe sahibiler, ne yapılması 

gerektiğini de biliyorlar özellikle evlatları çocuk beklerken yanlarında olmalılar bu süreci her 

adımları erkekler de araştırmalı ki eşine de en güzel şekilde yanında olarak yardımcı 

olabilsinler.       



147 

 

 Erkeklerin kadınlardan istediği, beklediği ve arzuladığı şeylerle kadınların erkeklerden 

arzuladığı şeyler de birbirinden farklıdır, erkekler daha çok bu dünya ile ilgilenirken kadınlar 

daha çok bu dünyanın ötesinde manevi arzuları tatmin etmekle ilgilenirler işte bu halde olarak 

da birbirlerini tamamlarlar, erkeklerin cinsellik isteği kadınla tamamlanır, kadının maneviyata 

olan ihtiyacı da erkekle tamamlanır ki yemek yerken her nasıl ki bedenimizle beraber ruhumuzu 

da besliyoruz aynı şekilde dudaklarımızı karşımızdakine temas ettirerek sevgimizi göstererek 

karşımızdaki ile sevgi bağı kuruyoruz aynı şekilde kadın da konuşarak erkekle bağ kurmaya 

çalışır bu erkek üzerinden maneviyatla bağ kurmaya çalışır, erkekler olarak maneviyat 

çalışmadığımızda da bu yönde kadın tatminsiz olur, ruhsal ve manevi olarak açlık çeker aynı 

erkeğin cinsel olarak ihtiyaçlarını eşinden karşılayamaması gibi ki erkek de bu halde arayış 

içinde olur, bu da bir dizi sorunu beraberinde getirir, tartışmaları beraberinde getirir çünkü bu 

karşılıklı veya tek yönlü tatminsizlik de huzursuzluk getirir, huzursuzluk mutsuzluk, sorunu 

çözmek için farklı yol ve yöntemlerin de sonuçsuz kaldığı görüldükçe de bu huzursuzluk da 

artmaya devam eder, erkek ve kadın beraber çalışmalıdır, birbirini tamamlamak için gayret sarf 

etmelidir.  

 Evlilikle ilgili olarak da evlilik için yeterli şartlara sahip olup olmaması da adayların 

değerlendirilmeli, daha sağlıklı evlilikler sağlamak üzere, sağlıklı bir ailede büyüyen çocuklar 

yetiştirilmesi ve topluma kazandırılması konusunda emek vermemiz gerekiyor. Evlenmek 

isteyen eşlere ilk olarak evlilik eğitimi verilmesi gerekiyor ki danışabileceğiniz ve sorularınızı 

yanıtlayabilecek kimselerin de olması, sorunlarımıza çözüm önerileri sunabilecek bir tartışma 

anında nasıl davranılması gerektiğini, karşılaşılan sorunlara nasıl çözümler üretileceği, hangi 

durumlarda öfkelenen taraflara karşı neden öfkelendiği, bu öfkeyi nasıl yönlendirebileceği, 

nefret edilen hususların üstesinden nasıl gelineceği, nasıl tarafların bir tartışma anında ayrı 

düştükleri zamanda kendilerini nasıl geri çekmesi gerektiği ve tartışma ortamını en güzel 

şekilde nasıl sonlandırılabileceği gibi her evlilikte gerçekleşen sorunların bir ders olarak 

öğretilmesi buna yönelik ciddi bir eğitim verilmesi gerekiyor. Psikolojik destek sağlayacak, 

çocukların gelişim sürecinde yanlarında olacak, iki sene neden çocuk emzirildiği konusunda 

çocuğun anneden sütüyle merhamet almasının gerekliliğine, çocuğun gelişimini takip edecek, 

evliliğin ilk beş yılında da evli çiftlere destek olacak. Evlenmek isteyenler için de her biri için 

özel bir evlilik sözleşmesi yapılmalı. Muhtemel anlaşılamayacak hususlarda nasıl bir yol ve 

yöntem izlemeleri konusunda mutabakata vararak imzaladıkları sözleşmeyle hareket etmeleri 

için bu da tartıştıkları ve içinden çıkamadıkları konularda bu sözleşmeye bakarak sözleşmede 

yazdığı şekilde hareket ederek bu sorunun da üstesinden gelebilirler. Derslerde de adaylara 

evlilik amacının anlatılması, buna yönelik eğitim verilmesi, farkındalık oluşturulması 

gerekiyor. İnsanlarla aramızdaki sorunları çözmeye odaklanırsak toplumumuzdaki sorunları da 

çözme umudumuz olur dünyanın sorunlarını da. 

 

 Hayatta ihtiyaç duyduğumuz şeyler için dua ederiz Rabbimizden isteklerimiz de bunlar olur, 

misal bahçeli bir eve ihtiyacımız var bu ihtiyacımızı dua ile dillendiririz, bu yönde arzumuz 

hayatta bizleri yönlendir, Rabbimizin takdiri ile ve gerçek güç ve kuvvet sahibi bizlere de 

yardımcı olur dilerse, başka bir kimsenin de bahçeli bir evi var lakin onun istediği bahçeli bir 

villa, onun ihtiyaç duyduğu şey sahip olduğu şeylerle ilişkili ki istek ve arzusu bahçeli bir evden 

öte havuzlu, daha büyük bir ev üzerine, hayatta ne kadar çok şeye sahip olursak isteklerimiz de 



148 

 

bu ölçüde daha büyük olmaya başlar ki bir milyar doları olan bir kimse on milyar doları 

olmasını arzular, on milyar doları olan yüz milyar dolar, bir evi olmayan bir ev arzular, bir evi 

olan daha çok ev ve dükkan sahibi olmayı. Önümüze bir tabak en sevdiğimiz yemekten 

geldiğini düşünelim lakin porsiyonu sadece bir çatalla bitecek şekilde azaltmışlar, biz bir çatal 

aldığımızda bir çatal daha almak isteriz ta ki bu süreç midemizi doldurana kadar devam eder. 

Para kazanma isteğimiz ve arzumuz dünyaya olan ihtiyaçlarımız için yemek yedikten sonra 

dolan bir midemiz gibi bir kabımız yok ve sürekli olarak daha çok dünyayı arzuluyoruz. Cinsel 

olarak kendimizi tatmin etme konusunda da ihtiyaçlarımız var ki bu ihtiyaçlarımızı da ne kadar 

az tatmin edersek o kadar da az ihtiyaç hissederiz, bir haremde olan kimse ne kadar çok cinsel 

ilişki yaşarsa o kadar da daha çok cinsel ilişki yaşama isteği içinde olacaktır, eliyle kendisini 

sürekli tatmin eden bir kimse mastürbasyona bağımlıysa kendisini daha çok tatmin etme ihtiyacı 

olacaktır, ne kadar çok da bundan keyif alırsa o kadar çok bunu sürdürmeye devam edecektir 

ki haremde olan kimse de bundan keyif alıyorsa daha çok cinsel ilişki ihtiyacı hissedecektir. 

Yemek yeme isteğimiz, para kazanma isteğimiz ve cinsellik ihtiyacımız bu üç arzumuz ve bu 

üç arzumuzu tatmin etme isteğimiz birbirinden farklılık gösterir, her insan farklı düzeyde farklı 

şeyler arzular, amacımız maneviyat çalışması ile bu arzularımızı dünya yolunda kullanırken 

aynı şekilde ruhumuzu da beslemektir, yemek yediğimizde bismillah ile başlayarak o yiyecekle 

ruhumuzu da doyurmalıyız sadece midemizi değil ruhumuzun açlığını da doyurarak daha fazla 

yemekten midemizi tıka basa doyurmaktan kaçınarak. Cinsellik ihtiyacımızı da eşimizle ruhsal 

bir bağ kurarak birbirimizi dünyada tamamladığımız gibi ruhsal olarak da tamamladığımızı 

görerek. Para ihtiyacımız konusunda da diğer arzularımızı tatmin ettiğimiz gibi kendimizi de 

eşimizi de hak yolda olan dostlarımızı da dünyamızı da daha güzel bir yerde yaşatma arzusunda 

olarak kullanmamız gerekir Rabbimizin rızasını kazanmak üzere onun yolunda ihsan ederek.    

 Kadınların ve erkeklerin eşitliği konusunda da Rabbimizin gözünde kadın da insandır erkek de 

insandır, Rabbimizin gözünde ne kadınlar erkeklerden üstündür ne de erkekler kadınlardan 

üstündür, erkekleri ve kadınları Rabbimiz birbirimizi tamamlamak üzere, birbirimize yardımcı 

olmamız için yaratmıştır ki böylelikle de Rabbimizin rızasını kazanmak üzere yolunda 

birbirimize destek olarak, beraber birbirimizi tamamlayarak yolunda yürüyebilelim, doğamızda 

eşitlik yok, birbirimizi tamamlamak var Rabbimizin rızası üzere sırt sırta verme var, 

Rabbimizin yolunda Rabbimize yakınlaşmak için birbirimize de ihtiyacımız var, hayatlarımızda 

sevgiye, sevgi görmeye ve göstermeye ihtiyacımız var.  

 Ailemiz de dedelerimiz de ninelerimiz de dayılarımız da amcalarımız da teyzelerimiz de 

halalarımız da onların çocukları da onların dedeleri ve nineleri de uzak yakın akrabalarımız hep 

birbirimizden çok farklıdır, farklı zamanlarda dünyaya gelmişler, hayatta farklı arzu ve 

istekleriyle, farklı iş ve güçle uğraşanlar ortak bir paydada buluşmamız ancak sevgiyle mümkün 

olabilir, Rabbimizin rızası için kullarına sevgiyle yaklaşmamız gerekir, biz sevgiyle yaklaşırken 

de onlar da bu sevgiyi kullanarak bencilce kendilerini düşünerek, bizleri sömürmelerine de izin 

vermememiz gerekir, kendimizi kullandırmamaya da dikkat etmeliyiz, birbirimizi sevmeyi 

öğrenmeye karşılıklı gayret göstermeliyiz, en ufak bir sürtüşmede de birbirimizden kaçmamayı 

aksine bunu bir fırsat bilerek daha da yakınlaşmak üzere kullanmayı öğrenmemiz gerekir. 

Özellikle yaşlı olan anne ve babalarımıza karşı da eşimizin anne ve babasına karşı da ki 

evlilikten sonra eşimizin annesi de babası da bizim anne ve babamız olur, elimizden geldiğince 

onlara daha çok sevgiyle, hoşgörüyle Rabbimizin rızası için iyiliklerle ve güzelliklerle 



149 

 

yaklaşmamız gerekir. Rabbimiz gönüllerimize akraba sevgisi lütfedendir ki bu sevgiyi de 

kullarına zulmetmek için kullarına hakkını vermeyerek, kendimiz için bencilce kullanmak 

olmaz ki bu sevgiyi de azaltır, Rabbimiz bu sevgiyi bizlere daha da arttırmamız, birbirimize 

destek olarak, birbirimizi tamamlayarak, rızasını kazanmak üzere koşturmamız için lütfeder. 

Komşularımız ile ilişkilerimizde de durum böyledir. Komşularımız da bizleri tamamlar, onlar 

da bizlere Rabbimizin rızasını kazanma yolunda yardımcı olurlar, bizler de onlara yardımcı 

oluruz. Komşularımızdan yüz çevirmememiz gerekir, ailemizle, akrabalarımızla, 

arkadaşlarımızla selamı kesmediğimiz gibi komşularımızla da selamı, hal ve hatır sormayı, 

onlarla ilgilenmeyi, ihtiyaçları için koşturmayı, onlara sevgi duymayı Allah rızası için 

kesmememiz daha da arttırmamız gerekir. Komşularımızın, akrabalarımızın, ailemizin, 

dostlarımızın bize ihtiyacı var ve bizim de onlara ihtiyacımız var, Rabbimizin rızasını kazanmak 

üzere. Her işte olduğu gibi her zaman Rabbimizin rızasını gözeterek, Rabbimize sığınmamız, 

yaşadığımız zorluk ve sıkıntılar karşısında da ondan yardım dilememiz gerekir.  

 Hak yolda olan bir çevremiz de olmalı ki böylelikle de güzel bir şekilde sosyalleşebilelim, 

yalnızlık hissetmeyelim, sorunlarımızı çözmede birbirimize destek olalım, bizimle aynı duygu 

ve düşüncede olan bizimle aynı yolu yürüyen, Allah rızası için bizi seven ve yanımızda da Allah 

rızası için olan kimselerle böylelikle de Rabbimiz de bizlere rahmet etmesi konusunda da 

umudumuz olabilir, yolunda hayırlı ve güzel işler yapmak üzere de.   

 Çocuklarımızı yetiştirirken dünyalarını önemsediğimiz gibi ahiretlerini de önemsememiz 

gerekir, eğitimine, sağlığına verdiğimiz önem gibi harcadığımız emek gibi çocuğumuzun 

manevi gelişimi için de en güzel şekilde emredildiği gibi gayret göstermemiz gerekir, 

Rabbimizin rızası için, Rabbimize dua ederek, Rabbimizden yardım dileyerek, hayırlısını 

isteyerek. 

 Tüm insanlık da bir bedeni oluşturan hücreler gibidir, her bir hücrenin farklı farklı görevi 

olduğu gibi her bir organın farklı görevi olduğu gibi bizim de bu hayatta sadece bir görevimiz 

var Rabbimize kulluk, bunu da göstermek için de sevgiyle birbirimizle bağ kurmak Rabbimizin 

rızasını kazanmak üzere ki böylelikle de birbirimizi tamamlayabiliriz aynı bedenimizdeki 

hücrelerin bir arada çalışması, görev dağılımı yapması, herkesin bir görevinin olması bu 

bedende ve kimsenin de dışarda kalmadığı gibi. 

 Dünyada yaptığımız her şey kadının gözüne girmek için, çocukken annemizin gözüne güzel 

görünmeye çalışırız, erkekler artık evlendiğinde eşinin gözünde küçük çocuklar da babasıyla 

da yarışırlar annesine daha güzel görünmek için, evlendiğimizde de artık erkekler için 

annelerimizle olan bu bağı kopartarak eşimize odaklanmamız gerekiyor ki eşimizle ruhsal 

olarak da fiziksel olarak da doğru bir şekilde bağ kurmamız için bir beden ve bir ruh olmamız 

için birbirimizi tamamlamak için.  

 Kadınların ve erkeklerin bir arada olduğu tüm ortamlarda bu sosyal medyada da olur, iş 

ortamında da olur, düğünlerde de olur, erkek kadının ve kadınların gözüne girmek için gayret 

sarf eder, kadınları elde etme arzusu bunu tetikler, kadınları güldürmeye çalışmak, komiklikler 

şakalar, dini paylaşımlar bile cuma gününü kutlayanlar, bayram tebrikleri, kadınlara güzel 

görünmek için kokular sürmek, kıyafetlerine özen göstermek, güzel evlere, arabalara sahip 

olma ihtiyacı, makam ve mevki elde etmek, prestijli bir meslek sahibi olmayı arzulamak 



150 

 

yaşarken her bir adımımızda farklı farklı istek ve arzularımız olmaya başlıyor, bu herkes de de 

farklılık gösteriyor işte bu dünyevi arzular içimizde filizlenmeye başladıktan sonra şayet hak 

yolda değilsek, maneviyat çalışması içinde de değilsek bu arzularımızı da kendimizi tatmin 

etmek için, insanları sömürmek için kullanmaya başlıyoruz.   

 Evlendiğimiz zaman kadın evimiz olur, evin de ihtiyaçları olur, kendi ihtiyaçlarımızdan daha 

önemli bir hale gelir,  

 Sadece evlilikle beraber de yetişkinliğe ulaşamayız halen evlilikle de beraber çocukça 

yaşamaya da devam edebiliriz ki maneviyat çalışmıyorsak, Rabbimiz bizleri yetişkinliğe 

ulaştırmadıysa, birbirimizi tamamladığımızın farkındalığına dünyada da maneviyatta da 

gelmemiz önemli ki dünyada birbirimizin eksikliklerini ne kadar tamamlarsak o kadar dünyada 

da rahat ederiz aynı şey maneviyatta da geçerli.  

 Eşinin isteğini yapan kadın eşinin istediğini düzelterek tamamlayan kadın demektir, eşinin 

isteklerini bu şekilde düzelterek geliştirmesi demektir, amaç da bu tamamlamayla kocasının 

manevi farkındalığını yükseltmektir yoksa eşinin her istediğini aynı askerlikte olduğu gibi bir 

emir olarak yerine getirmek değildir ki askerlikte dahi bazı durumlarda bir emir verildiğinde o 

emri de en güzel şekilde geliştirerek yerine getirmek için de gayret sarf edilebilir. Aynı şekilde 

evde kadının istediğini yapan ona zıt gitmeyen eş de evin kadının sorumluluk alanı olduğunu 

bilerek onun yanında olmasıdır, kadının da dışarda eşinin yanında olması da böyledir, eşler 

birbirini dengeleyerek, birbirlerini de tamamlayarak, birliğe gelerek, daha güzelini başarmak 

için gayret sarf etmeliler ki bunun yolu da eğitimden geçer, birbirimizi tanımaktan, birbirimizi 

anlamaktan, birbirimizi okumaktan, anlayıştan, bilgiden, maneviyattan geçer. 

 Kendimizi fiziksel olarak dünyaya ruhsal olarak da maneviyata yönelik ifade etme isteğimiz 

vardır ki bu konuda da birbirimize destek olmamız gerekir, birbirimizi elimizden geldiği kadar 

desteklememiz, birbirimize yardımcı olmamız. Saygıyla, hayranlıkla, sevgiyle birbirimize 

yaklaşmayı başarmak için birbirimizin fizikselliğinin yanında ruhsallığını da okumamız 

gerekiyor, bu halde olursak da birbirimize daha çok özen ve dikkat gösterebiliriz, daha çok 

kendimizden daha çok eşimizi sevebiliriz, hayatımızda yer alan kötülüklerin de üstüne ancak 

bu yönde çalışarak, sevgiyle yaşayarak üstesinden gelebiliriz, birbirimizle rekabet halinde 

olmadan, ortak bir amaçta birleşerek, hedefimize varmak üzere birbirimize yolda destek olarak, 

dostça, sırt sırta vererek birbirimize olan ihtiyacımızı görerek ki bu ihtiyacımızı görmemiz 

demek de onun lütfudur, bizi tamamladığını görerek, bize yardımcı olduğunu Rabbimizden 

bilerek, şükrederek, rızası yolunda koşturarak. Eşimizle konuşurken de göz teması kurmamız 

önemlidir, ona kulak vermemiz, eğitimde de bu böyledir ki gözlerimiz buluşursa karşımızdakini 

anlama konusunda hem onu dinlediğimizi gösteririz hem de onun düşüncelerini zihnimizde 

okuma konusunda bir bağ kurmuş oluruz. Hayatta sürekli olarak kendi arzu ve isteklerimize 

yönelik yaşıyoruz, evlendiğimizde de artık eşimizin arzu ve istekleri olduğunu da görmeye 

başlıyoruz, kendimizi hissediyoruz, kendi arzu ve isteklerimizi lakin eşimizin arzu ve isteklerini 

okuma ve hissetme konusunda aramızda sevgi bağı gelişmemişse maneviyatta ilerlememişsek 

onun arzu ve isteklerini okuma konusunda da başarısız oluruz ki böyle bir durumda da 

başvurmamız gereken yöntem konuşmaktır, konuşarak anlaşmaya çalışmaktır, istek ve 

arzularını böylelikle eşimizin öğrenebiliriz ve bu istek ve arzularını o ihtiyaçlarını karşılamak 

için gayret gösterebiliriz, eşimiz de bizim ihtiyaçlarımıza yönelik çalışabilir, böylelikle de 



151 

 

birbirimizi tamamlayabiliriz, her ne kadar insanların ne düşündüğü, neye ihtiyacı olduğu 

konusunda fikir sahibi olsak da bunu tam olarak bilemeyiz, tam olarak okuyamayız bu sebeple 

konuşarak, uzlaşarak anlaşma yoluna gitmeliyiz. 

 Eşcinsel evliliklerle eşler birbirini tamamlayamaz, kadın ve erkek iki farklı dünyadır, aynı olan 

iki dünyanın birbirine katkısından çok zararı olur, birbirlerini tamamlamak için her ne kadar 

farklı rollere bürünürlerse bürünsünler birbirlerini tamamlayamazlar, birbirimizin eksikliklerini 

görüp o eksiklikleri de tamamlayarak maneviyatta ilerleriz, iki aynı dünya birbirinin 

eksikliklerini göremez bir ilerleme de kaydedemez üstüne manevi olarak da gerileme kaydeder. 

Rabbimiz bu tür yakınlaşmayı haram kılmıştır. 

 Evlilikle özgürleşiriz, ruh eşimizle beraber bir bağ geliştirerek hem dünyada gelişim 

göstermeye başlarız hem de manevi olarak gelişim göstermeye başlarız ki bu kurduğumuz derin 

sevgi bağı ile de Rabbimizi de tanımaya yavaş yavaş başlamamız demek, birbirimize sevgiyle, 

merhametle, iyilik ve güzelliklerle yaklaşarak, birbirimize karşı emredildiği gibi davranarak, 

emredildiği gibi Rabbimizin rızası yolunda yaşayarak kulluğumuzu en güzel şekilde göstermek 

üzere birbirimize destek olarak birbirimizi tamamlayarak. 

 Anne karnı da adeta bir eve benzer, annemiz de maneviyatta bizim için bir ev gibidir, ruhumuz 

bu ev içindedir, babamız da bizim için bir ışık gibidir, babamızdan gelen tohumdan yetişiriz, 

babamız da bu süreçte maneviyatta evin dışında bizimle beraber olur, annemiz evin içinde ışık 

olurken babamız da evin dışında bize ışık olur. Annemiz elleri ile dua ile bizleri desteklerken 

hayatlarımızda babamız da ayakları ile bizi destek Rabbimizin rızası olan yolunda. Annemiz ev 

işlerine bakarken dünyada babamız da dışarda çalışarak eve bakar. Maneviyatta da annemizin 

duaları bizim iç dünyamıza katkı sağlarken, babamızın duaları da maneviyatta ilerlememizi 

sağlar, annemiz yolda karşılaştığımız sorunları çözme konusunda duaları ile bize destek 

olurken, babamız da ayakları ile maneviyatta yol almamızı sağlar, ellerimizin ve ayaklarımızın 

olmadığını düşünelim, ellerimiz annemizin elleri olur maneviyatta ayaklarımız da babamızın 

ayakları olur, ellerimiz annemizin elleriyle beraber olur, ayaklarımız da babamızın ayakları ile 

beraber olur, işte bu denli anne ve babalarımızla bağımız var, dünyada olduğu gibi maneviyatta 

da. Annemizi kaybettiğimizde adeta evimiz başımızın üstüne çöküyor, babamızı 

kaybettiğimizde de adeta karanlıkta kalıyoruz, yolumuzu kaybediyoruz, danışacak kimsemiz 

kalmıyor adeta dünya yolunda aynısını maneviyatta da yaşıyoruz ki bu süreçte de bir 

çocuğumuz olursa bizde artık onun için onun ihtiyaçları için çalışmaya başlıyoruz. Annemiz 

hayatlarımızda yanımızda güneş gibi içimizi içerde bizi aydınlatırken, bize yol gösterirken 

duaları ile bizlere destek olurken, babamız da dışarda bir ay gibi yanımızda olur duaları ile 

dünyamızı aydınlatır, her ne kadar dünyada sevgilerini göstermeseler de Rabbimizin lütfu ile 

bu bağ kurulur, Hz. İbrahim As. gibi onlara sevgiyle dua etmeye gayret etmeliyiz, onlar bizlere 

ne kadar her ne kadar aşırı gitmiş olurlarsa olsunlar aynı zamanda da Rabbimize karşı da ne 

kadar aşırıya gitmiş olurlarsa olsunlar onlara dua etmeye devam etmeliyiz, mezara girdiklerinde 

de dua etmeye, hesap gününde de yanlarında olmaya gayret etmeliyiz, elbette Rabbimize aşırı 

gittiklerinde de emirlerine karşı bizden istedikleri şeylere karşı itaat ve teslimiyet 

göstermemeliyiz bu ayrı bir husus, dikkat etmemiz gereken onlara her zaman sevgiyle, saygıyla 

dua ederek yaklaşmaya gayret etmemiz, ihtiyaçları ile ilgilenmeye gayret etmeli, gönülden 

yaklaşmaya gayret etmeliyiz, duamız bu olmalı, Rabbimizden bu konuda yardım istemeliyiz.  



152 

 

 Erkeklerin ve kadınların nefsi 3 parçadan oluşur, bu insan bedeninde tek bir nefs olarak yer 

alır, bir kadının kendi nefsinin yanında babaannesinin nefsini de alır ki bu nefs cinsellikle 

cinselliğe duyulan arzu ile ilişkilidir, bu parçamız oturan parçamızdır, bu arzuyu Rabbimizin 

rızası yolunda kullanmak için evlenerek ruh eşimizle kendimizi tamamlarız yoksa dünyaya 

dalarsak bu kötü eğilimimiz bizleri zinaya yöneltir ki zinaya yöneldiğimizde gözlerimiz de zina 

etmeye başlar ayaklarımız da bizleri zinaya götürür ellerimiz de zina eder, kötü eğilimimizin 

üstesinden de ancak Rabbimize sığınarak ondan yardım dileyerek üstesinden gelebiliriz dua ile 

rızası yolunda çalışarak ki bu şekilde de cinsellik arzumuzu Rabbimizin rızası yolunda 

kullanabiliriz, cinsellik arzumuz bizlere aile kurmamız ve neslimizi de devam ettirmemiz 

konusunda yardımcı olur aynı zamanda maneviyat çalışması ile de bu arzumuzla Rabbimizin 

huzurunda olmak için onun için gönlümüzde de bir ev inşa etmek için kullanırız, bu evin üç 

sütunundan birisi olan ilim öğrenmeye karşılık gelir, evde oturana. Kadının ikinci parçası da 

ayaktadır, annesinden gelir ki bu parça da misafirperverlikle, ihsan etmekle ilişkilidir, yemek 

yemeye olan arzumuzla da ilişkilidir ki bu arzumuzla biz hak yoldaysak ruhumuzu da besleriz, 

bedenimizi de adeta dünyaya bağlarız şayet hak yolda olmazsak bu kötü eğilimimiz bizi de 

yoldan çıkartarak dünyada zevk ve eğlence peşinde koşmaya yöneltir, bu arzumuzu ihsan etmek 

için kullanmamız gerekir bu da evimizin ikinci sütununa karşılık gelir, evin hizmetçisine, evde 

ayakta hizmet edene. Kadın nefsinin üçüncü parçası da kendisine aittir lakin babasıyla ilişkilidir 

ki babasından bu parçayı alır, bu parça diz üstünde olan parçadır, bu evin üçüncü sütunu olan 

çalışmaya karşılık gelir, hak yolda olarak maneviyat çalışması ile Rabbimize yakınlaşmayı 

arzularız bu yerde olana karşılık gelir ki bu da çalışmayla ilişkilidir, Rabbimizin rızası yolunda 

kendimizi vermekle, kendimizi feda etmekle, bu nefsimiz de dünya yolunda kullandığımızda 

da makam ve mevkiyi, kazandığımız parayı, tüm dünya arzularımızı kendimiz için kullanmaya 

başlarız, işte nefsimizi oluşturan parçaları Rabbimizin yolunda rızası için kullara ihsan etmek 

üzere kullanmayı maneviyat çalışması ile ancak öğrenebiliriz. Bu yüzden nefsimizi tanımak 

istiyorsak ilk olarak kendimizden ve ailemizden aile büyüklerimizden akrabalarımızdan 

başlamamız gerekiyor çünkü onların içlerinde de bizlerden bir parça var, kendimizi görebilmek 

ve düzeltebilmek için. Onlara düşmanlık esasen kendimizde olan parçaya da düşmanlık 

etmektir. Bu kötü eğilimlerimizi Rabbimizin rızası yolunda kullanabilmeyi öğrenmek için, 

ailemizle, büyüklerimizle, akrabalarımızla güzel ilişkiler içinde olmamız, onlara iyilik ve 

güzelliklerle yaklaşmamız gerekir, onların nefislerinin ıslah olan parçaları da bizimle ilişkilidir, 

ruhsal bir bağla onlara da bağlıyız, onlar da bizim dünyamızı etkiliyor, onların değişmesi de 

bize bağlı, bizim değişmemiz de onlara bağlı, birbirimizi tamamlıyoruz, eşimizle de 

evlatlarımızla da büyüklerimizle de ailemizle de komşularımızla da çevremizle de tüm dünya 

ile de ve her iş Rabbimizin elindedir onun takdirindedir. Kadının annesinin nefsi de kendi 

nefsinden, annesinin nefsinden ve babasının annesinin nefsinden meydana gelir ki bu da bir 

bütün olarak evladına geçer, aynı şey babasının annesi içinde tüm akrabalar içinde bu şekilde 

işler. Geçmişle de geçmiş nesillerle de bu şekilde derin bir bağ kurmuş oluruz, onların parçaları 

da içimizde bulunur. Erkeklerin nefsi de 3 parçadan oluşur kendi nefsi anneyle bağlantılı olarak, 

babasından gelen parça ve babasının babasından gelen parçayla da nefsi bir bütün oluşturur. 

Hz. Âdem As.’ dan itibaren gelen tüm insanlardan içimizde bir parça taşıyoruz ve günümüzde 

de yaşayanlarla da uzaktan adeta akrabayız diyebiliriz ki biz içimizde ne kadar çok kötü olan 

parçalarımızı Rabbimizin rızası yolunda çabalayarak düzeltmeye gayret edersek tüm insanlığı 

da olumlu olarak etkilemiş oluruz, onların bizim gibi çalışmasına gerek olmadan düzeldiklerine 



153 

 

şahit olabiliriz ki Rabbimizin dilemesi ile takdiri ile. İşte karanlık varlıklar da işlediğimiz 

günahlar neticesinde bu eve gelip yerleşebiliyor, burada yaşayabiliyorlar, yediğimiz içtiğimize 

ortak oluyorlar, yaşantımızın bir parçası oluyorlar, nefsimizin kötülüğe olan düşkünlüğünü de 

daha da şiddetlendirmek için de baskı kuruyorlar, kulağına fısıldıyorlar, bu evden de diğer 

evlere de geçiş yapabiliyorlar, cinsel ilişkilerle, göz temasıyla gözlerimizden, sözleriyle de 

kulaklarımızdan. Kötülüğe olan düşkünlüğümüz ve iyilik ve güzelliğe olan isteğimiz kendisini 

fiziksel bedenimizde de gösterebilir ki bu okumayı yaparken de Allah rızası için yapmamız 

gerekir, kendimiz için değil, karşımızdaki kulun kötülüğe olan düşkünlüğünü bu yönde olan 

eğilimini de Rabbimizin rızası yolunda, Rabbimizin rızası üzere umutla düzeltmek üzere gayret 

ederek, iyi olan yönlerini de geliştirmek üzere. Ten rengi, göz rengi, saç sakal rengi ve şekli 

genetik olarak atalarımızdan bizlere miras olarak aktarılıyor, fiziksel bedende yer alan kusurlar, 

engeller işte bu tüm iyi ve kötü eğilimler de içimizde bulunuyor aynı zamanda da dışımıza da 

yansıyor bu demek değildir ki bu kötü eğilimleri düzeltemeyiz, bedenimizi değiştiremeyiz lakin 

içimizi değiştirmek için gayret gösterebiliriz, Rabbimizden yardım dileyebiliriz, dua edebiliriz, 

maneviyat çalışması ile umutla Rabbimizin rızası yolunda iyi kullar olmak için çabalayabiliriz 

ki Rabbimizin takdirindedir dilediğine lütfeder. Çeşitli hastalıklarla, çeşitli sıkıntılarla doğan 

çocuklarda da özellikle de akraba evliliklerinde de görüyoruz ki çeşitli kötü yönler baskın 

olarak doğduğunda da fiziksel olarak da kendisini beden üzerinde gösterebiliyor, iyilikler ve 

güzellikler de baskın olarak ortaya çıkabiliyor. 

 Nesiller genetik olarak birbiri ile nasıl iç içe geçiyorsa ruhsal olarak da geçmişten bir bağ ile 

bağlı olduğumuzu da diğer nesillerle bunu görmemiz gerekir, her türlü reenkarnasyon inancını 

reddettiğimizi, böyle bir şeyin mümkün olmadığına açıklama getirmiştik, yaptığımız iyilikler 

de kötülüklerde neslimizin devamında etkili oluyor ki toplu olarak helak olan kavimler 

haricinde, onların şehri altı üstüne gelmiş soyları kurumuştur ki ne adlarını hatırlayan var ne de 

onları anan. Geçmiş nesillerden bize miras kalan kötülükler ki bu kötü eğilimin, kötülüğe olan 

düşkünlüğün, dünyaya düşkünlüğün, sapıtmış olmanın, kibrin, isyanın, putperestliğin nihai bir 

sonucudur ki bizlere de bu kötülükler ulaşabiliyor, Rabbimizin bir merhameti, rahmetidir ki 

bizler de hak yolda olarak bu yolda da Rabbimizin lütfu ve rahmet ile çalışarak da Rabbimizin 

lütfu ve rahmetiyle de bu sıkıntılı süreçleri hayrımıza çeviriyoruz, Rabbimizin lütfu ve ikramı 

ile. Dört nesilden bahsedelim, Bir evlat, bir baba, bir büyükbaba ve büyük büyükbaba. Büyük 

büyükbabanın mirası torununun oğluna kadar ulaşabiliyor, bu miras maddi olabilir, o zamandan 

bir ev bir arsa bir tarla olabilir, çeşitli maddi  eşyalar olabilir. Aynı şekilde miras dediğimizde 

bu büyük büyükbabanın evladına olan yaklaşımı da iyi veya kötü olarak bir etki bırakıyor bu 

da en küçük çocuğunun yetiştirilmesine, ona olan babanın ve dedenin yaklaşımına kadar etki 

edebiliyor. Adeta yaptığımız işler iyilik olsun kötülük olsun o zamandan bu zamana adeta bir 

mancınık içerisine yüklenerek fırlatılıyor ve diğer nesillere ulaştırılıyor. Hz. İbrahim As.’ın 

babası bir putperestti lakin Hz. İbrahim değildi bu halde olması da aynı bu dünyevi mirasların 

aktarılması gibi babasından gelen bu kötü mirasın diğer evlatlarına ulaşması konusunda da 

Rabbimiz merhametliler merhametlisi ki Hz. İsmail As.’ a Hz. İshak As.’ a ve evladı Hz. Yakup 

As.’ a bakarsak peygamber olduklarını görüyoruz, sapıtmış olduklarını değil, Rabbimizin lütfu 

ve takdiri ile ki burada Hz. İbrahim As.’ ın babasına dua etmesi, bu kötü eğilimine, kötülüğe 

olan düşkünlüğüne karşı Rabbimizin rızası üzere Rabbimizden yardım dilemesi, ona sığınması, 

bizim de görevimiz bu olmalı, sevgiyle Rabbimizin rızasını kazanmak üzere, Rabbimizin rızası 



154 

 

yolunda kullarının ahiretini düşünerek. Hz. İbrahim As.’ ın babamızın neslinden gelen nice 

nesillerin de sapıtmış olduklarını görüyoruz. Bu geçmiş nesillerimizden bizlere miras olarak 

gelen güzel ve hayırlı hususları Rabbimizin rızası yolunda kullanmayı öğrenmemiz gerekir 

doğru bir şekilde almak ve ulaştırma gayretiyle aynı zamanda da kötü eğilimlerimizle de doğru 

bir şekilde mücadele etmeyi maneviyat çalışması ile de öğrenerek, geçmiş nesillerle beraber 

olan şeytan günümüzde de bizimle, geçmiş zamanda olan melekler de günümüzde bizlerle ve 

her daim bizimle olan ezeli ve ebedi olan Rabbimiz olan Allah da bizimle beraber. Geçmişten 

gelen kötü mirası haram kılınan mirası sürdürmek, kabul etmek, o mirasla yaşamak zorunda 

değiliz, bu mirası hakkımızda hayırlı olması konusunda dua etmemiz gerekir, her türlü 

kötülükten bizlere ulaşan her kötülükten aynı zamanda da bu kötülüğümüzü etrafa saçmaktan, 

bu kötülüğü daha da büyütmekten de Rabbimize sığınmamız gerekir. Bizlere helal kılınan, 

bizlere iyi gelen, bizleri rahatlatan güzel miraslardan yüz çevirmemeliyiz, haram yollardan, kul 

hakkı yenerek elde edilmiş mallardan da uzak durmalı, faize karışan mallardan, bu malların 

miras olarak bize ulaşmasından da Rabbimize sığınmalıyız, bu yönde araştırma içinde olarak 

kötülükten uzak durmaya, boğazımızdan geçmesine, çocuklarımızın da boğazından 

geçmemesine karşı mücadele etmeliyiz.   

 İlişkilerimizde de fiziksel olan bağlarımızdan da daha derin bağ kurmaya odaklanmaya gayret 

etmeliyiz, içimizdeki ruhsal olanla bağ kurmaya gayret etmeliyiz, ilişkilerde gördüğümüz 

sadece beden lakin o ruhsal olan yönlerimiz bizleri çekiyor ve gözlerimiz o ruhsallıkla bağ 

kurmak için can atıyor. İşte birbirimizle doğru bir bağ kurmak için birbirimizin ruhsal yönünü 

keşfetmek için Rabbimizin rızası olan yolda hak yolda, hak yolda olan bir çevre içinde 

emredildiği üzere bir ilişki içinde olmamız gerekiyor, birbirimizi tamamlamak için kendimizi 

tanımak için beden ve ruh arasındaki ilişkiyi keşfedebilmek için. Konuşarak, göz teması 

kurarak, dinleyerek, derin bir bağ kurmaya gayret etmeliyiz, jestlerimiz, mimiklerimiz hatta 

gözlerinin bakışından, kalbinin atışından karşımızdakini anlamaya gelmeye gayret etmeliyiz. 

Rabbimizin bizlere lütfettiği tüm dünyamız bedenimizden, eşimize, arkadaşlarımızdan, 

komşularımıza, türlü türlü meyvelerden tüm doğamıza maneviyatı o maneviyatta yer alan 

ruhsallığı deneyimleyebilmek, Rabbimize yakınlaşabilmek, Rabbimizi tanıyabilmek ve onu 

sevebilmek için lütfedildi, içimizde bir evren var, içimizde yıldızlar var, içimizde gezegenler 

var, içimizde yıldızların ötesine geçerek Rabbimize sevgiyle yakınlaşarak kulluğumuzu 

gösterme potansiyelimiz var. Eşimizle ilişkimizde ona sarıldığımızda, beraber kahkaha 

attığımızda, onunla konuştuğumuzda, gözlerine baktığımızda, dudaklarına bir öpücük 

kondurduğumuzda, cinsel ilişkiye girdiğimizde adeta bir kırılma gerçekleşiyor, bu deneyimler 

ruhsal ve fiziksel dünyalarımızın birbirine geçmesine sebep oluyor böylelikle ruhsal dünyalar 

konusunda bir deneyim elde edebiliyoruz. 

 İletişimimizi geliştirmek için sevgiyle gönülden gönle birbirimize yönelik Rabbimizin rızası 

üzere bağlanmamız gerekir ki ancak bu halde zihnimizde yer alan düşüncelerimizi karşımızdaki 

kimsenin zihnine aktarabilelim. Birbirimize karşı sevgiyle iletişim kurmazsak hep birbirimizin 

sesini bastırmaya çalışırız, karşımızdakini dinliyor gibi görünsek de tek kelime bile zihnimize 

yerleşmez, birbirimizin konuştuklarından bir şey anlamayız, birbirimize de bir şey aktaramayız 

sonucunda da birbirimize Rabbimizin rızası yolunda bir şey de katamayız. 



155 

 

 Yalnızlık acı veriyor, yalnızlıktan kurtulmak için sosyalleşmeye çalışıyoruz, arkadaşlık 

ilişkileri geliştirmeye çalışıyoruz, yalnız kalmaktan korkuyoruz, yalnız kalmamak için 

evleniyor, yalnız kalmamak için çevremizde koşturan çocuklar görmek istiyoruz, fiziksel olarak 

yalnızlığı okuyoruz, esas ruhsal olarak bir boşluktayız, ruhsal olarak eksiğiz, ruhsal parçamızı 

arıyoruz, Rabbimizi arıyoruz, Rabbimize yakınlaşmak için de Rabbimizle bir bağ kurmak için 

de ruh eşimizle evlenmemiz gerekiyor, eşimizden kaçarak bunu başaramayız, eşimizle ruhsal 

bir bağ kurmamız gerekiyor. 

 Kadınlar bir olayı anlatırken olayın en başından itibaren en ince ayrıntılarına kadar 

betimleyerek anlatırlar, olaylar sanki gözümüzün önünde canlanır, gözlerimiz bir fotoğraf 

makinesi gibi çalışır, olayların fotoğraflarını çekmede kadınlar daha dikkatlidir bu durağanlığı 

harekete geçirmeye çalışırlar adeta kelimeleri ile bir film çekerler, yaşadıkları olayları bu 

şekilde anlatarak aktararak dönüştürürler, erkeklerse doğaları gereği böyle bir şeye ihtiyaç 

duymazlar direk olarak olayın sonunu anlatırlar, olayın gözümüzde canlanması için sorular 

sormamız da gerekebilir, kadınlar da anlatırken bizim onları dinlememizi isterler. Yaşadığımız 

dünyada bize bir şeyler anlatıyor ve biz bundan kopuğuz, kadınlar olayın yaşanışına 

odaklanıyor, erkekler olayların sonuna, lakin hayatı bir bütün olarak okumaya gelmemiz 

gerekiyor, yaşadığımız dünyanın da bir olay olduğunu, günlük hayatta yaşadığımız olaylardan 

daha büyük bir olayın parçası olduğunu görmemiz ve bu olayın parçalarını da bir araya 

getirmeye gayret etmeliyiz. 

 

 Suyun fokurdadığı bataklık bir bölgeden, su buharının topraktan yükseldiği bir bölgeden sıcak 

su çıkarmak istediğimizde toprağı kazmamız gerekir, bir dağdan soğuk su çıkarmak 

istediğimizde de o dağı delmemiz gerekir, iki toprak da birbirinden farklıdır, insanların 

gönülleri de ki günümüzde sevgiyle yaklaşmamız gerekiyor. 4 öğrenci düşünelim bir aile 

kökten dinci iki çocuğu ile bir aile kökten bilimci iki çocuğu ile sorduğumuz yağmur nasıl 

yağıyor sorusuna kökten dinci çocuklar Rabbimizin yağdırdığını söyler, kökten bilimci olan 

ailenin çocukları da bilimsel olarak cevap verir suyun buharlaştığından yoğunlaşmadan su 

damlacıklarının oluşmasına değinirler. İki cevap da doğru, iki cevabı veren çocukların doğaları 

farklı olabilir, anlatmak için o çocuğa farklı bir yaklaşımla davranmak gerekebilir, dıştan çok 

sert görünen çocuğun yumuşak bir kalbi olabilir, dıştan yumuşak görünen bir çocuğun içte çok 

sert bir kalbi olabilir, her kula aynı davranamayız, her kula bildiğimiz her şeyi öğretemeyiz 

lakin her öğrenciye sevgiyle, ilimle, örnek olarak yaklaşabiliriz. Peygamber efendimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ in parmaklarından Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile takdiri ile rahmet aktı, su 

aktı, biz de onu örnek alarak yaşamak istiyorsak onun yolu ve yöntemini izlememiz gerekiyor, 

kullara sevgiyle, saygıyla yaklaşmamız, şiddetle, kaba şekilde değil. 

 Hak yolda olan dostlarımızın gözyaşları bizim gözyaşlarımızdan daha değerli olmalı, kendi 

gözyaşlarımızdan önce onların gözyaşlarını düşünmemiz gerekir ki bu halde olursak onların 

gözyaşlarını düşünürsek kendi gözyaşlarımız da duracaktır çünkü onlara yönelik çalışarak 

onların gözyaşlarını biz nasıl dindirmeye gayret ediyorsak onlar da bizim gözyaşlarımızı 

dindirmek için gayret edeceklerdir. Gözyaşlarımızın bir damlası bile çok değerli doğru bir 

şekilde dökülmesi, kendimiz için değil Rabbimizin rızası için kulları için kullarının Rabbimizin 

rızasını kazanmalarını istediğimiz için bunu umut ederek, bunu isteyerek. Sevdiklerimizi 

özlediğimizde dökülen gözyaşları, adaletsizliğe uğradığımızda dökülen gözyaşları, evimizden 



156 

 

vatanımızdan yurdumuzdan ayrı düştüğümüz için acı ve ızdırap çektiğimiz için dünyanın 

bizlere adil davranmadığını düşündüğümüz için hayal kırıklığıyla yastıklarımızı ıslatıyoruz, 

savaşlar, açlık, işkenceler, istediğimiz gibi bir hayatı yaşayamadığımız için dua ediyoruz, 

istediğimiz gibi bir hayat yaşamak için bunu Rabbimizden istiyoruz adeta cennette yaşamak 

istiyoruz ki bu yönde bir isteğimiz normal bir istek ki cenneti arzuluyoruz. İşte cennete seyahat 

etmek için maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor, bu yolculuğa adım atmakla güzel 

yerleri görmek için seyahate çıkmak arasında da çok bir fark yok. Hayatlarında 365 gün 6 saat 

çalışıp hiçbir yere seyahat etmek istemeyenler de var sadece para biriktirmeyi seven aynı 

zamanda da tüm çalışma düzenini güzel yerler görmek için, farklı deneyimler yaşamak için 

planlayanlar da var, güzel yerler görmek, tatile gitmek, yeni aktiviteler denemek, farklı hobiler 

edinmek, dünyayı dolaşmak bu arzularımız olabilir helal ve haram konusuna dikkat ederek işte 

bu seyahatlerimizden edindiğimiz haz da maneviyatta da bulunur o yola çıkma isteği o yeni 

yerler gördükçe yeni şeyler yaşadıkça gelen mutluluk, gittiğimiz yerlerden aldığımız yeni ve 

farklı eşyalar, maneviyat çalışması içinde de bulunuyor ki esasen bu fiziksel arzularımızın 

karşılığı da maneviyatımızda da var işte işimiz de bu dünyevi arzularımızı da maneviyata 

yöneltmemiz, maneviyata kanalize etmemiz gerekiyor ki bunu görmeye gelmemiz için de 

Rabbimizden yardım dilemeli dua etmeliyiz ki onun takdiridir dilediğine lütfeder. 

 Dünyamız Rabbimizin harikaları ile dolu ve bu harikaları keşfetmek için hareket ediyoruz, 

nefsimiz de doğası gereği seyahat etmeyi arzular, parayı da zamanı da dünya ile bağ kurmaya, 

paramızı ve zamanımızı seyahat ederek güzel anılara dönüştürmeye çabalar. Çalışma, alın teri 

karşılığında para kazanıyoruz lakin bu paranın bizim için bir şey ifade etmesi için de 

harcayarak, alışveriş yaparak, gerçek şeylerle bu paramızı, emeğimizi dönüştürerek takas 

gerçekleştiriyoruz. Gönlümüz Rabbimize özlem duyar, bu dünyada sevaplar işleyerek 

Rabbimize yakınlaşmayı ki dünyevi arzularımızı manevi arzularımızı keşfetmek için 

kullanmalıyız, Rabbimize yakınlaşmanın hazzını, onu övmenin hazzını, Rabbimizi ve 

Rabbimize varan bi’ yol aramanın hazzına yönelmeliyiz. Kadınların dünyevi arzuları da beraber 

vakit geçirme, konuşma, para harcama, tatile gitme arzularının da daha fazla olduğunu 

görüyoruz, parayı ve zamanı güzel anılara dönüştürmek istemeleri, daha çok para harcamaları 

ki daha çok alışveriş yapmaları, tatilleri, seyahatleri de güzel anılara dönüştürme istekleri de 

doğaları gereği, kadınların hamile kalması da doğaları gereği ki kadınlar bu şekilde ruhsal olan 

insanı dünyaya getiriyorlar, doğalarımızı okursak hayata olan yaklaşımlarımızda da bir sorun 

olmadığını da görmeye başlarız, karşılıklı anlayışımız da daha çok gelişir, kadınların erkekleri 

de peşlerinde sürüklemeyi istemeleri doğaları gereği, bu erkekleri de dünyaya bağlayan önemli 

hususlardan biri ki yoksa dünyada fiziksel olarak bir ilerleme kaydedemezdik aynı husus 

maneviyatta da geçerli ki kadınlarla manevi olarak da ilerlememiz gerekiyor, kadınlar erkekler 

için bir ateşleyici görevi görüyorlar, burada dikkat etmemiz gereken husus sürekli olarak 

dünyevi arzu ve ihtiyaçlarımızı tatmin ederek hayatımızı geçirirsek hiç yaşamamış gibi gelip 

geçeriz dünyadan, bu dünyevi arzularımızı da maneviyat çalışması olmadan direk olarak 

kesmeye çalışırsak da ortaya bir çatışma çıkar bu sebeple maneviyat çalışarak bu dünyevi 

arzularımızı da Rabbimizin rızasını kazanmak üzere kanalize ederek, emredildiği gibi ölçülü 

bir hayat yaşamaya gayret etmeliyiz, bu halde yaşarsak da dünyevi seyahatlerimiz sadece 

dünyevi olmadan da çıkar manevi olarak da bizleri ilerletir ki maneviyat çalışmasıyla öğreniriz 

ki bu dünyevi arzularımızı da Rabbimizin rızası yolunda bazen kısıtlayarak, bazen daha önemli 



157 

 

gördüğümüz arzularla değiştirerek yada bu arzularımızı Rabbimizin rızası üzerine isteyerek de 

daha mutlu ve huzurlu pişmanlık duymadan bu arzularımızı tatmin edebiliriz böylelikle de daha 

derin hazlar da hayatlarımızda yaşayabiliriz. Rabbimizin bizlere olan emir ve yasakları bizim 

iyiliğimiz için kötülüğümüz için değil, bizi yönelttiği istikamet olan İslam bizim iyiliğimiz için, 

bizi yolunda rahatlatmak için, bizim ve ailemizin daha huzurlu olması için bu yolda da 

kendimize de ailemize de zulmetmek, onlara kötü davranmak, şiddet göstermek Rabbimizin 

istemediği işlerdendir ki biz Rabbimizin rızası üzere bu yönde kendimize de ailemize de kötü 

davranırsak, kalp kırarsak kendimiz de bu yolda aşırı gider Rabbimizin rızası üzere yaşıyorum 

diyerek dinde aşırıya kaçarsak kendimize de ailemize de hakkını vermemiş olur kendimize de 

ailemize de zulmetmiş oluruz ki Rabbimiz zalimleri sevmez, ölçülü olmaya gayret etmeli 

bizden daha iyi bilen kullara danışarak, istişare ederek, eşimize ailemize, danışarak, kendimize 

değer vererek konuşarak anlaşarak, dünyamıza da ahiretimize de yönelik doğru bir iş tutmasını 

öğrenmeliyiz, kafamızın dikine gidip cahilce iş tutmayı bırakmalıyız.      

 Erkeklerin sadakati de kadınların sadakati arasında da fark vardır ki erkekler doğaları gereği 

tüm kadınlar için içlerinde bir arzu geliştirirler, kadınlar ise sadece bir erkeğe karşı gönüllerinde 

bir arzu geliştirirler, bir erkeğe sadakatle bağlanarak ondan dünyaya çocuklar getirirler, erkekler 

kadınlarına sadakat geliştirmesi için haram ve yasak işlerden kaçınmaya gayret etmeli, 

Rabbimize sığınmalı, dua etmeli, eşi de bu konuda ona yardımcı olmalıdır. Bir sadakatsizlik 

gördüğünde de kadın bu konuda artık kapıları o erkek için kapatır. Erkekler sadakatli olmak 

için eşlerini diğer tüm kadınlardan ve erkeklerden daha çok önemsemeli, dünya yolunda da 

Rabbimizin rızasını kazanmak üzere sevgisini en güzel şekilde Rabbimizden yardım dileyerek 

dua ederek göstermeye gayret etmeli, Rabbimizin rızası yolunda da ona daha çok sevgi 

göstermeli, onu kendisinden daha önemli görmeli, onunla daha çok ilgilenmeli, onu kendisini 

düşündüğünden daha çok düşünmeli, onun isteklerini kendi isteklerinden daha önemli görerek 

kendi isteklerini ötelemeyi öğrenmeli, daha çok yakınlık kurmaya daha çok ilgi göstermeye 

gayret etmeli, bir çiçekle ilgilenir gibi, solmaması için daha çok yeşermesi için daha güzel 

olması için, daha güzel bir çiçek olması için onunla ilgilenmeli, ilgi göstermeli, sevgi, saygı 

göstermeli gayret göstermeli, adeta dikenler içinde gördüğü tek güle yaklaşır gibi eşine 

yaklaşmalı, işte eşi de kendisi için o gül olmalı. Dikenler arasında gül açar kadınlar arasında da 

aşkım. 

 İlişkilerimizde ve yaşayışımızda ne kadar hayvanca yaşarsak o kadar hayvanlara benzeriz, 

hayvanlar da acıkınca yemek yiyip susayınca su içiyor, hayvanlar da cinsel ilişkiye giriyor, 

hayvanlar da dışkısını yapıyor, hayvanlarda da çok eşlilik var tek eşlilik var eşcinsel ilişkiler 

var, bizler insanca yaşayarak elimizden geldiği kadar hayvanlardan kendimizi ayırmaya gayret 

etmeliyiz Rabbimizin rızası yolunda emredildiği gibi yaşamaya gayret ederek. Maneviyat 

çalışması ile de bunu görmeye başlarız. 

 Hayatlarımıza romantizm de katmaya gayret etmeliyiz, ilk tanışmada, evlilik teklifinde, 

balayında romantizmi doruklarda yaşıyoruz, sevginin nasıl hissettirdiğini balonlarla, güllerle 

sevgilimize gösteriyoruz, yoğun bir sevgi hissiyatı aramızda oluyor, pastalarla, güzel bir 

yemekle, süslü bir sofrada, mum ışıklarıyla, sürprizlerle elbette bu konularda aşırıya da 

kaçmamaya elimizden geldiği kadar ölçülü olmaya, kendimizi zora sokacak davranışlarda 

bulunmamaya ve karşımızdakinden de bu yönde bir beklentiyle hareket etmemeye, 



158 

 

karşımızdakini zor durumda bırakmamaya, bu yönde aşırı istek ve arzuda olmamaya gayret 

etmeliyiz, bu gelip geçici sevgi gösterisi de bizlere sevginin ne denli güzel bir duygu olduğunu 

gösterecektir, sevginin karşılıklı olduğunu, sevginin karşılıklı yaşanacağını almaktan çok 

karşılıklı ihsan etmenin güzelliğini ki Rabbimiz de bizlere sevgiyle o eşsiz sonsuz rahmetiyle 

yaklaşır, bizler de kullara Rabbimizin rızası yolunda kulların iyiliğini düşünerek Rabbimizin 

rızalarını kazanma konusunda yardımcı olmaya çabalayarak onlara sevgi göstermeye gayret 

ederek Rabbimize kullukta bulunmamız bizleri de Rabbimize yakınlaştıracaktır, onu sevmeye 

bizleri yakınlaştıracaktır ki bu konularda umutlu olmalı Rabbimize güvenmeliyiz.  

 Dünyamızda her şey bir düzenle işliyor, bir rastgelelik yok, bir tesadüf yok, bir şans yok, tüm 

insanlarla ve tüm evrenle bağlantı içindeyiz, insanları, olayları, eşyaları, şeyleri görmezden 

gelerek basitleştirerek yaşamak hayatı görmezden gelerek yaşamak demektir ki hayatımızı 

emredildiği gibi okuyarak hayattan dersler çıkarmak ve en güzel şekilde de emredildiği gibi 

yaşayarak sevgiyle yaşayarak kullara Rabbimizin rızası olan yollarında yardım etmeye gayret 

etmeliyiz, kendimizi düşündüğümüzden daha çok kullarını düşünerek, kullarının Rabbimizin 

rızasını kazanmalarını düşünerek.     

 

 Eşimiz dans etmeye başladığında biz de onun eğlencesine katılmaya, ona eşlik etmek için 

ayağa kalkarız, belirli bir ritimde hareket etmeye, birbirimizin ilham kaynağı oluruz, 

birbirimizin eğlencesine ortak olarak birbirimizi tamamlayarak daha çok eğleniriz, işte bu 

ritme, bu dansa, maneviyatla tüm dünyayı tüm insanları da işin içine katmaya gayret etmeliyiz, 

bunu Rabbimizden dilemeliyiz, üzerimize düşen Rabbimizin rızası yolunda yaşamaktır 

emredildiği gibi. İnsanları dans etmeye zorlamamız, insanlara emir vermememiz, insanları 

cezalandırmamalıyız, insanlara yaşayışımızla Rabbimizin rızası yolunda hayranlık 

uyandırmalıyız. Kullara güzel bir şekilde hitap etmeliyiz, insanlarla doğru bir şekilde nasıl 

iletişim kurabiliriz bunu öğrenmemiz gerekiyor, nasıl örnek bir hayat yaşayabiliriz bunun 

üzerine çalışmamız böylelikle de biz ne kadar Rabbimiz ile doğru bir ilişki kurarak 

kulluğumuzla, sevgi ile ona yaklaşmaya başladıkça kullar da Rabbimizi tanımaya ve ona da 

yakınlaşmaya başlayacaktır, bizi görerek Rabbimizle kurduğumuz bağ gibi bir bağ kurmayı 

arzulayacak ve bu yönde de çalışmayı isteyeceklerdir ki Rabbimizin takdirindedir, bundan 

umutlu olmalıyız. Rabbimizin rızası üzere kulları kendimizden daha önemli ve değerli görerek, 

onları kendimizden daha çok severek yaşayarak ancak yaşatabiliriz ancak ve ancak da bu halde 

yaşayabiliriz. 

 

 İşlediğimiz günahlarımız gönlümüzde siyah noktalar olarak kendisini gösteriyor bu siyah 

noktaların çokluğu ile de bedenimiz de değişmeye başlıyor, çeşitli hastalıklar şeklinde kendini 

gösteriyor, bu hastalıklar da günahlarımıza kefaret oluyor Rabbimizin lütfu ve takdiri ile ızdırap 

çekiyoruz, terliyoruz çevremizdeki insanlar da bizimle ilgileniyor, ilgilenerek onlar da ders 

alıyorlar. Eşimizle tek bir beden tek bir ruh oluruz evlilikle ve onun günahları da bizim 

günahlarımız da onun iyilik ve güzellikleri de bizim iyilik ve güzelliklerimiz de ortak bir hesaba 

aktarılır, sırat köprüsünden beraber geçme arzusu taşıyan Rabbimizin rızası yolunda bir araya 

gelen tüm Müslümanlar için de durum böyledir, ortak bir ruh oluştururlar, herkesin ruhu farklı 

herkesin ayrı ayrı bir ruhu ve bedeni var hesap gününde de herkes ayrı ayrı ne yapıp 

ettiklerinden de hesap verecek burada bir araya geldiğimiz ruhlar ve bedenler de şayet 



159 

 

Rabbimizin rızası yolunda hayırlı ve güzel işlerde ortak bir işi yapmışsak bunun hayır ve 

bereketini de Rabbimizin huzurunda görmeyi de Rabbimizden umut edebiliriz, işte beraber 

işlediğimiz günahlarda da durum böyledir, insanlar nasıl ki hayırlı ve güzel işler yapmak için 

bir araya gelerek misal bir çeşme inşa etmek olsun yada bir araya gelen insanlar daha büyük 

günahlar işleyebiliyorlar, insanlara zulmedebiliyorlar çeteleşerek. Evlendiğimizde de eşimizle 

bir takım oluruz, bu iç içe geçmiş kümelerin görünüşte en küçüğü lakin en büyüğüdür, 

ailelerimiz evlilikle beraber bu kümenin dışında ayrı bir küme oluşturur, evlatlarımız da bu 

takıma bu kümenin içinde ayrı bir küme içinde bize daha yakın olarak dahil olurlar, onlar da bu 

evlilikle olan kümemizin etrafında ayrı bir küme oluştururlar, bu şekilde kümemiz hak yolda 

olan kullarla bir araya geldikçe daha da büyür. Her nasıl ki hayırlı ve güzel işler yaptığımızda 

günahlarımıza kefaret olur hatta o günahlarımız hayırlı olacak şekilde bizlere eksilerin artı 

olması gibi bir kazanç sağlar, erkeklerin ve kadınların cinsel olarak da bir araya gelmesi de işte 

bu yönde bir etki sağlar, karşılıklı eşlerin birbirini mutlu etmesi, Rabbimizin rızasını kazanmak 

üzere  bu işi ne kadar düzene oturtursak o kadar da hakkımızda hayırlı olacaktır ki bizi duygusal 

ve ruhsal olarak da daha iyi hissettirir, bizleri ruhsal olarak da besler fiziksel olarak da besler, 

aramızdaki sevgiyi ve yakınlığı arttırır, birbirimize olan bağlılığımızı gösterir ve daha da 

sağlamlaştırır.  

 Sünnet olmak her ne kadar dünya ile alakalı olsa da özünde Hz. İbrahim As.’ ın Rabbimizle 

olan bağıyla alakalı ki babamız ve bizler de onu örnek alıyoruz, bizler de kendimizi Rabbimize 

adıyoruz, onun rızası olan yolda yürüyoruz, tüm dünyaya da Rabbimizin rızasını kazanmak 

üzere iyilik ve güzellikler gelmesi için çabalıyoruz ki böylelikle kullar da Rabbimizin rızası için 

hayatlarını en güzel şekilde yaşayabilsinler, bu yolda da tüm davranışlarımıza da tavırlarımıza 

da sözlerimize de kullara yaklaşımımıza da dünyaya yaklaşımımıza da dikkat etmemiz 

gerekiyor, özellikle en çok dikkat etmemiz gereken birinci organı sünnet ediyoruz lakin o ikinci 

organ ki o da dilimiz, aklımızın, gönlümüzün aynı zamanda da ruhumuzun da bir kanalı, 

ağzımızı açarken dilimizi döndürürken Rabbimize sığınmamız gerekir, onun rızasını 

arzulamamız, hayvanlar gibi dilimiz dışarda dolaşmaktan Rabbimize sığınmamız gerekir. 

 Sahte din adamları da kendi arzu ve isteklerini tatmin etmek için kendilerine yaklaşan kadınları 

da bu yönde kullanıyorlar, doğaları gereği, hayvansal doğaları bunu arzuluyor lakin zaten 

mevzu doğamızın üzerinde bir anlayışla kullara yaklaşmak, onlardan bir karşılık beklemeden, 

bir teşekkür dahi sadece Rabbimizin rızası için onlara sevgiyle yaklaşarak, bu yönde onlardan 

en ufak bir menfaat isteyenlerde, bir karşılık bekleyenler de çocuklar gibi maneviyat çalışan 

kimselerdir, bir çocuğun elinde tesbih, başında da takke yüzünde de takma sakalla oturarak 

şeyhlik, evliyalık, ariflik taslamasına benzer ki böyle kimselerin bu dünyada da ahirette de bir 

nasibi yoktur, gördükleri şeyler, hissettikleri şeyler onları daha da azgınlaştırır daha da yoldan 

çıkartır, belasını arayan cahilce iş tutan kimseler de böyle kimselerin esiri olurlar, Rabbimizin 

emir ve yasaklarını bir tarafa koyarak karşımızdaki kimsenin bizden istediklerini de bir tarafa 

koyarak tartmaktan aciz ve cahil kimseler de olabilir ki böyle kimseleri de kınamak doğru 

olmaz, yardım etmek gerekir, böyle şarlatanların ellerinden kurtarmak, şeriatın dışına çıkan 

zalim kimselere karşı da mücadele edilmeli. Bu kimseler ruhsal olarak da maddi olarak da 

kulları sömürmeyi isterler. Bir daha peygamber gelmeyecek, bu kimseler de peygamber değil 

böyle kimselerden uzaklaşmakla da günaha girmeyiz, istediklerini yapmamakla da kendimizi 

suçlu hissettirebilirler, türlü türlü manipülasyonlar yapabilirler, gözlerimizi büyüleyebilirler, 



160 

 

böyle bir hissiyat içine düşersek destek almalıyız, şeriatın dışında Rabbimizin emir ve 

yasaklarının ötesinde işler tutanlardan uzak durmamız gerekir. Maneviyat ciddi bir iştir, evlilik 

ciddi bir iştir, böyle kimselere tabi olmadan önce ciddi olarak düşünmeniz gerekir bir evlilik 

hakkında düşünmek gibi, fikir almak gibi, araştırmak gibi, sağa sola sormak gerekir, nedir ne 

değildir öğrenmemiz, aklımızı kullanmamız gerekir, her işe balıklama atlamamak gerekir, her 

işte Rabbimizin rızasını arzulamalı ve ondan da yardım dilememiz, dua etmemiz ona 

sığınmamız gerekir. Böyle kimseler şehrin de ülkenin de dünyanın da maneviyatına büyük 

tahribatlar veriyorlar, bunun sonucunda da büyük tokatlarla ızdıraplar geliyor, felaketler, 

gözyaşları yaptıkları işle ortaya çıkan kötülükten habersizler, aynı zamanda bu yaptıkları 

kötülük sonucu çekecekleri cezalarının da farkında değiller, çocukça ve cahilce heva ve 

heveslerinin tutsağı olmuş bu kişilere her şey oyun ve eğlence gibi geliyor. Maneviyatı 

dünyaları için kullanıyorlar, maneviyatı insanları sömürmek için kullanıyorlar, böyle 

kimselerden Rabbimize sığınmamız, böyle kimselerden uzak durmamız gerekir, böyle 

kimselerin bizi de sevdiklerimizi de büyülemesinden Rabbimize sığınmamız gerekir. Allah’ım 

iş senindir, yardımını bekliyoruz.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



161 

 

28 

Yürüyüş Talimi 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi yolunda koşturana hamd olsun, yolunda en güzel koşan kulunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar koşmaktan yorulur mu?  

 

 Haydi bakalım Bismillah. 

 Doğduğumuz gibi hemen yürümeyi, koşmayı, oturmasını kalkmasını yaşamasını 

öğrenemiyoruz, yanımızda olanlar, çevremizde olanlarla büyümeye ve gelişmeye başlıyoruz. 

Askere alındığımızda dahi davula ayak uydurmakta zorlanıyor sağ ve sol ayağımızı birbirine 

karıştırıyoruz. Hayatta da herkesle doğru bir ilişki kuramayabiliyoruz, acı verici ayrılıklar, 

çatışmalar, kavgalar, dövüşler hayatlarımızda kaçınılmaz, hayatlarımıza girenler oluyor 

hayatlarımızdan çıkanlar oluyor. Rabbimiz karşımıza yeni yüzler çıkartıyor, eski yüzler de 

silinip gidiyor her kul ile bir ilişkimiz var her kul ile Rabbimizin rızasını kazanmak üzere doğru 

bir ilişki kurmak için gayret sarf edersek Rabbimiz de bizlere yolunda yardım edeceği 

konusunda da o kadar ümit var oluruz umutlanırız, duamız da lütfuyla bu olur.   

 İnsan ilişkilerine sürekli değiniyoruz sürekli tekrar ediyoruz çünkü bir sevgi bağı inşa etmek 

için doğru bir şekilde yaklaşım geliştirmemiz gerekiyor bunun için de doğru bir anlayışta 

olmamız, sorunlara nasıl bakmamız gerektiğini öğrenmemiz ve bu sorunlar karşısında da nasıl 

hareket etmemiz gerektiğini iyi öğrenmemiz gerekiyor. İlk olarak en dikkat etmemiz gereken 

husus kullara gereken saygıyı ve sevgiyi göstermemiz. Her kul birbirine karşı bir öğretmendir, 

kulların birbirine karşı bir üstünlüğü yoktur, yeri gelir sıra arkadaşımız bizlere anlamadığımız 

konularda öğretmen olur yeri gelir başka derste biz ona anlamadığı konularda öğretmen oluruz, 

hayat böyledir ve bunda bir üstünlük yoktur, her kul her bir kuldan bir şeyler öğrenebilir, bizler 

elimizden geldiği kadar öğrenmeye ve yeri geldiğinde de öğretmek için çabalamalıyız ancak bu 

şekilde birbirimizi tamamlayabiliriz ancak bu şekilde yaşayabiliriz, birbirimize destek olarak 

birbirimize yakınlaşarak, safları sıkılaştırarak.  

 Kullar birbirini çekemez, ne zaman sevgi bağı geliştirmeye çalışsak bir kulla karşımıza birçok 

nefret edeceğimiz husus çıkar, adeta nefsimiz bizleri o kişiden nefret etmemiz için elinden 

geleni yapar. İçimizdeki kusurlar kötülükler kendisini göstermeye başlar lakin bunları ifşa 

edersek yani içimizdeki kötülüğü gösterirsek kullara kötü davranırsak günaha girmiş oluruz, 

karşımızdakine kötülükte bulunmuş oluruz. Bu nefret iki türlü olabilir ya birisi sizden nefret 

ediyordur ya da siz ondan ya da karşılıklı bir nefret söz konusudur. Birisi bizden nefret ediyorsa 

kendini aşağı hissettiğinden olabilir, burada suçu onda değil kul kendisini aşağı hissettiği için 

kendimizde aramanız gerekiyor çünkü o sizinle bağ kurmaya çalışırken bu şekilde aşağı 

hissedecek bir davranışta, hal ve harekette, düşüncede, bir yaşantıda olduğumuzdan dolayı bir 

kibir alameti bizde görmüştür. Biz bu yönünüzü düzeltmedikçe doğru bir bağ kuramayız. 



162 

 

Karşımızdakinin kendisini bizden aşağı görmesini nasıl düzeltebiliriz, kendimizi düzelterek, ilk 

olarak gözlemlememiz gerekiyor acaba neden sorusunu sormamız, o karşımızdaki bizimle 

doğru bir bağ kuramadığı için suçlamamız gereken tek şey bu sevgi bağımıza mani olan husus 

olmalı, karşımızdakinden veya kendimizden nefret etmek değil, diyelim ki ona veya başkalarına 

ki bizim başkaları ile olan farklı ilişkilerimiz de karşımızdakini etkiler çünkü o sadece bizimle 

olan ilişkisini gözlemlemez başkaları ile olan ilişkilerimizi de gözlemler, hatamız, kusurumuz 

yukardan bakma olabilir, kendimizi bazı konularda üstün görüyor olabiliriz bu normal ki iyi bir 

eğitim ve öğretim geçmişimiz olabilir, problem bu yüzden kaynaklanıyorsa bunun üzerine 

çalışmamız gerekir ki bunun yolu da bu aramızdaki farkı gidermeye yönelik hamlelerde 

bulunmaktır, karşımızdakine karşı yardımcı olacak şekilde bilgimizi onunla paylaşma yoluna 

giderek. Bu yönümüzü düzeltmek için bizden bu yüzden nefret eden kimse ile de bu kötü 

özelliğimizi düzeltme yoluna gitmek zorunda değiliz, çevremizde olan diğer insanlara karşı da 

bu şekilde davranırsak, bu kötü yönümüzü düzeltmeye başlarız ve tekrar o kişiyle olan 

iletişimimizde bu yanımız onun gözünde nefret edilecek bir husus olmaktan da çıkmış olabilir 

çünkü bu kötü özelliğimizi Rabbimizin lütfu ile ve onun yolunda kulları için sevgi inşa etmek 

üzere düzelttiğimiz için bizde o kötülüğü görmemeye başlayabilir, kötülük görendedir, 

karşımızdaki bizde olan kötülüğümüzü görüyor ama kusur onda değil bizde. Kötülüğümüzü 

kulun gözünde görüyoruz, kötülüğümüzü gördüğünü görüyoruz, bir kötülük görüyoruz, bu 

kötülüğün kaynağını, ortaya çıkan nefretin sebebini ki işte bu görülen kötülüğü düzeltmesi 

gereken de biziz. Biz kendimizi düzeltince de o kimse de kötülüğünü görecek, bizden nefret 

edecek, bir şey görmeden nefret ettiği için de bundan nefret edecek ve kendisinin bu gözüne 

kötü gelen davranışını düzeltmek için de bizimle olan ilişkisini düzeltme yoluna gidecektir. 

 Güzellik ve dış görünüş konusunda da kimisi bizden daha güzel olabilir kimisi de bizden daha 

güzel olmayabilir. Kimsenin güzelliği kendisi için değil karşısındaki için. Kadınlar süsleniyor 

karşısındaki için kendisi için değil, dışarı çıktığında kendisini sürekli olarak görerek yürümüyor 

görülerek yürüyor. Her birimiz birbirimiz içiniz. Bir güzellik görüyorsak da bu güzellik 

karşımızdakinin güzelliği değil Rabbimizin ona olan takdiri bize olan lütfudur. Bizler elimizden 

geldiği kadar kullara güzel görünmeye gayret etmeliyiz, bu bir kadının süslenmesinden öte 

güzelliğimiz Rabbimiz ile olan bağımızda, ona olan yol üzere yaşayışımızda olmalı. Şayet bu 

yönümüz ön planda olursa diğer güzel yanlarımız da bu yanımızı destekleyecektir, yoksa diğer 

yanlarımız göze batacaktır. Bu da bizim kötülüğümüzden dolayı. Yani birisi bizi güzel görüyor 

ve kendi çirkinliğini hissediyorsa bunun sebebi biziz, kendimizi düzeltmemiz gerekiyor. O yüz 

güzelliğimiz Rabbimizin rızası yolunda olmanın güzelliğinin önüne geçmiş demektir. 

Rabbimizin rızası yolunda yaşarsak kibrimiz tevazu olarak Rabbimizin rızası yolunda olmanın 

güzelliğine dönüşecektir ve bu yolda olmanın güzelliğini destekleyecektir, yüz güzelliğimiz 

onun rızası yolunda yaşamaktan dolayı nurlandığı için burada çekememe yerini onun lütfu onun 

yolunun güzelliğinin bir getirisi olarak görülecek ve oklar size doğru nefretle, kıskançlıkla, kötü 

gözlerle yöneltilmekten yana sevgiyle Rabbimizin yoluna çevrilecektir, bu da sizlere 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile karşınızdaki kulun size karşı gönülden sevgi beslemesine, sizin 

Rabbimizin yolunda olmanızdan dolayı sevgi duymasını sağlayacaktır, işte kulların bizlere 

göstermesi gereken ve kullardan beklediğimiz sevgi ki bu da Rabbimizin rızası içindir, onun 

lütfu iledir, ikramı iledir dilediğine takdir eder. Bizde Rabbimizin rızası için yürüyen kullar 

olmak için gayret göstermemiz gerekiyor, bu tüm ilişkilerimizin biranda güzelleşeceğini 



163 

 

bekleyemeyiz, bu çok gerçekçi olmaz, önümüzde uzun bir yol var ama umudumuz olabilir 

Rabbimizden umudumuz. 

 Bir içtima alanında yanımızda da asker arkadaşlarımızla komutanımızı beklediğimizi 

düşünelim, arkadaşlarımızdan biri yüksek rütbeli başka bir komutanımız tarafından azarlanmış 

şimdi de bizlerin tekrar azarlanmaması için komutanımız bizlere her birimize bağırarak neden  

nasıl davranmamız gerektiğini açıklıyor, dinleyen arkadaşlarımız da var dinlemeyen de ne olup 

bittiğinin farkında olan da var olmayan da dinleyenlerden bu sözleri mantıklı bulan da var 

bulmayan da lakin kimse ses çıkarmıyor ve komutanın anlaşıldı mı emrine de herkes 

emredersiniz komutanım diyerek teyit ediyor ve olay da kapanıyor. İşte eşlerimiz arasında da 

arkadaşlarımız arasında da patronlarımız arasında da bizden daha kıdemli olanlar arasında da 

bu tarz yanlış anlaşılmalar da olabilir, mantıklı gelmeyen şeyler de olabilir bir çatışma anında 

kendimizi makineli tüfeğin önüne atarsak yaralanma ihtimalimiz de o kadar çok olur siperden 

başımızı dahi çıkarmak hata olur, hayatta bazen insanlar da makineli tüfek gibi ateş alır bizde 

şayet silahlarımızı çıkartıp ateş etmeye başlarsak karşılıklı yaralanma ihtimalimiz olabilir ve bu 

da çatışmayı devam ettirir, makineli tüfek iyice ısındığında mermiler bittiğinde zaten 

karşınızdaki de silahını bırakmak zorunda kalacaktır. Çeşitli halden hale geçenlere karşı bizler 

de karşımızdaki kimsenin ruh haline geçmemiz gerekmiyor, iyi ve güzel gördüğümüz ruh 

halinde birinin mutluluğunu paylaşarak daha büyük mutluluklar inşa edebiliriz ama 

karşımızdakinin öfkeli, sinirli, saldırgan haline geçmek bizlere de zarar verir karşımızdakine 

de. Karşılıklı olarak bir taraf metanetini böyle durumlarda korumalı, sabırlı olmalı, sebat 

göstermeli, dua etmeli, Rabbimize sığınmalı ve karşısındaki gibi yükselmemeye gayret etmeli 

ki bu metodu karşınızdaki de bilmesi gerekir, sizin ona karşı neden yükselmediğinizi, bunun bir 

fayda sağlamayacağını, daha çok zarar ve yıkım getireceğini. Hayatta da toplum içinde de 

ilişkilerimizde de askerlikte olduğu gibi herkesle ihtiyacımız ölçüsünde, aşırıya kaçmadan, 

selamı kesmeden muhatap olmaya, kışla içinde de olduğu gibi günlük hayatta da ne çok göz 

önünde bulunarak insanların gözüne batmaya ne de gözden tamamen kaçınmayarak, insanları 

kendimize siper etmeden arkada durup kaytarmadan, orta yollu bir şekilde yaşamaya gayret 

etmeliyiz. 

 Diyelim ki eşimiz zor bir gün geçiriyor bunu görebiliyoruz, onun ruh halini değiştirmek için 

bizim daha çok çabalamamız gerekir ki hem onu o kötü ruh halinden çıkarmamız için hem de 

bizimle aynı ruh haline ulaştırmak için, böylelikle de biz de o kötü ruh haline onunla beraber 

düşmekten de kurtuluruz, onun kötü ruh halinin bizlere karşı olan olumsuz etkilerinden de onun 

kötü ruh halinin kendisine olan etkisinden de şayet bu kötü ruh halinden şikayetçi olursak neden 

böyle olduğu hakkında onu azarlarsak bu da bizleri kötü bir ruh haline sürükler ve biz de eşimiz 

de ilişkimiz de zarar görür, bu ilişkimizi de daha yüksek bir seviyeye çıkarma konusunda 

başarısız oluruz. Hatalar, kusurlar, eksikler görebiliriz hayatta ve bu sıkıntıların her birini doğru 

bir şekilde de yaklaşarak çözebileceğimiz anlamına da gelmez. Bazen bunu başarabiliriz 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile dualarımız kabul edilebilir bazen de Rabbimizin takdiri başka 

olabilir, başarısız olduğumuzda da umutsuzluğa kapılmamalıyız ve daima da elimizden gelen 

gayreti göstermeye devam etmeliyiz. Bu iki eşin de ortak çabası ve anlayışıyla mümkün ki iki 

taraf da bunun farkında olarak bir arada bir ilişki içinde olmalarıyla mümkün yoksa sürekli 

olarak bir tarafın çabalaması ilişkileri de olumsuz bir şekilde etkileyebilir. Eşimizin zor bir gün 

geçirdiği konusunda da bir düşüncemiz varsa bu gözlemimiz bizim için doğru da olabilir yanlış 



164 

 

da eşimiz kendisini kötü bir ruh halinde olduğunu da düşünebilir bunu dillendirebilir veya bu 

konuda kötü bir ruh halinde olmadığını da düşünebilir ve siz onu bu kötü ruh halinden çıkarmak 

için gösterdiğiniz gayreti ve çabayı gereksiz görebilir, takdir etmeyebilir ki bu sizin yanlış bir 

şey yaptığınız manasına gelmeyeceği gibi onun da bu davranışlarınız konusunda size gösterdiği 

tepkinin de yanlış olduğu anlamına gelmez. Siz eşinizin depresyonda olduğunu düşünerek onu 

mutlu etmek için çeşitli şirinlikler gösterebilirsiniz lakin eşiniz depresyonda olmayabilir, size 

öyle gelmiş olabilir ve bu ruh haline yönelik olmayan bir davranışınız onu rahatsız edebilir veya 

eşiniz depresyondadır ve bu depresyon halinden mutludur çünkü bu depresyon hali ile çektiği 

acı ona tat veriyor olabilir ve sizin bunu değiştirmek için hareket etmenizden rahatsızlık 

duyabilir. Sürekli olarak yaptığımız davranışların bizlere olumlu sonuçlar getireceğini 

beklemememiz doğru olmaz, bu konundan veya herhangi bir konundan da şikayetçi olmamız 

da  eşimizden veya başkalarından şikayetçi olmamız da doğru olmaz. Önce eleştiriyi ilk olarak 

kendimize yöneltmemiz gerekiyor, acaba nerede hata yapıyorum sorusunu kendimize 

sormamız, bu eleştiriyi kendimize yaptıktan sonra da başkalarını eleştirmekten uzak durmaya 

gayret etmemiz gerekiyor. Hayatımızda da çeşitli aksilikler, çeşitli sıkıntılar yaşadığımız 

dönemler gelip geçiyor lakin yaşamayı bırakmadığımız gibi mücadeleyi bırakmadığımız gibi 

aynı şekilde maneviyat çalışmasını da çevremize karşı doğru bir şekilde yaklaşmayı da 

bırakmamız gerekiyor. Hayatımızın da bir süreç olduğunu unutmamamız gerekiyor.        

 Babamıza sevdiği bir şey bir hediye verdiğimizde onun mutlu olacağını biliriz lakin onun içini 

bilemeyiz, belki gece mutlulukla yatacak bizlere mutluluğunu göstermeyecek, belki yüz 

çevirecek asabiyetini gösterecek hediyeyi kabul etmeyecek, belki hediyeyi mutlulukla kabul 

edecek, bizlere düşen onu mutlu etmek adına gayret göstermemiz olduğu gibi elimizden geleni 

de yapmamız aynı şekilde Rabbimizi razı etmek adına da elimizden geleni yapmamız gerekiyor, 

bu ilk olarak emir ve yasaklarına uymakla başlar, farz namazlarını kılmadan nafile ibadetlere 

geçiş yapamayız, geçiş yapsak bile bu samimi olmaz, doğru bir yöntem olmaz. Babamızın 

bizlerden istediği şeyleri yapmayarak, asi olarak ona hediye götürmemizin doğru olmayacağı 

gibi daha bizi eve almadan hediyeyi görmeden kapıdan kovar. Maneviyat çalışması içinde 

olacaksak dinimiz olan İslam’ın emir ve yasaklarına uymamız, bizlere örnek olan Hz. 

Muhammed Sav.’ i hayatlarımızda örnek alarak yaşamamız, onun sünnetleriyle hayatımızı 

yaşamamız, Kur’an-ı Kerim ile hayatımızı okumaya gayret etmemiz gerekiyor. 

 

 Hayatlarımızda babalarımız her nasıl ki bizden bir şeyler istiyorlar, gel diyorlar, gelme diyorlar, 

git diyorlar, bizden istedikleri yapmamızı istedikleri şeyler var, babamız olduğu için ona itaat 

ediyoruz, özellikle kız çocukları babalarına çok düşkün olabiliyorlar onların her dediklerini 

yapmanın yanında onları mutlu etmek için onlara güzel görünmek için çeşitli şirinliklere de 

başvuruyorlar misal daha güzel görünmek için çocuklukta makyaj yaparak babalarının karşısına 

çıkıyorlar, babalarına sevdikleri tatlılardan, yemeklerden yapıyorlar, babalarıyla sürekli 

ilgileniyorlar, babalarına bakan taraflar da genelde kız çocukları oluyor. Hayatlarımızda da 

Rabbimizin emir ve yasakları var, Rabbimizin bizden istedikleri var istemedikleri var bunun 

haricinde  şayet onun rızasını arzuluyorsak, ona yakınlaşmayı bu emir ve yasaklarından öte de 

çalışmamız gerekiyor. Elbette verdiğimiz örnekten hareketle bu iş sevgiyle alakalı bir iş 

yakınlaşmayı arzulamayla alakalı bir iş ki her iş gibi Rabbimizin elinde takdirinde olan bir iş. 

 



165 

 

 En büyük mutluluk onun bizleri mutlu etmesi değil, Rabbimizin rızası yolunda çalışmanın 

karşılığında bu dünyada karşılığını istemek hatta ahirette bile hatta Rabbimizin bizlere olan 

sevgisini düşünmek hatta yaptığımız işlerde mutlu olup olmamasını düşünmek de değil, 

mutluluk tüm hayatımızda ki hayatımızı Rabbimizin rızasını arzulayarak yaşamamızda, 

elimizden geldiği kadar, Rabbimize sığınarak, dua ederek, kulluğumuzu en güzel şekilde 

göstermeye gayret etmek, Hz. Muhammed Sav.’ i hayatlarımızda örnek alarak, Kur’an-ı Kerim 

ile hayatlarımızı okumak Rabbimizin lütfettiği en büyük mutluluk en büyük ödül. 

 

 Çocukken gelişimimizde on yılın ne denli önemli olduğunu bizden on yaş büyüklerle 

kendimizi kıyaslayarak anlayabiliyoruz, lakin yaşımız ilerlediğinde de bu deneyim konusunda 

şüphelerimiz olmaya başlıyor, bir yaşın bile ne kadar deneyim ne kadar tecrübe getireceğini 

görmezden gelmeye başlıyoruz. 

 

 Annelerimiz ve babalarımız geçmişte kaplarda su taşıyarak bin bir emekle bir damla suyu karşı 

dahi temkinli, ziyan etmeden, israf etmeden yaklaşmaları, geçmiş zamana göre hayatlarımız 

çok kolaylaştı, şayet onları gözlemlemezsek, onların tutum ve davranışlarından ders almazsak, 

onlara saygı duymazsak, onlardan öğrenmezsek, onların eserlerini değersiz görürsek, onların 

miraslarına sahip çıkıp geliştirmeye gayret etmezsek, bu geçmişimize sahip çıkmazsak 

geleceğimiz de olmaz, biz de yok olur gideriz. Örnek üzerinden gidecek olursak su israfı 

konusunda bile sadece musluktan boşa damlayarak israf olan su olarak düşünmeyelim, bu 

birçok evden birçok sektöre kadar suyun kıymetinin bilinmesi konusunda farkındalık 

oluşturacaktır, bu farkındalık da hayatlarımızda farklı alanlara yansıyacaktır. Geçmişin hayat 

tecrübesinden elimizden geldiği kadar yararlanmak bizlere yardımcı olur, geçmişte gelecekte 

günümüz de bir zincir gibi birbirine bağlı bir durumda.  

 

 Anneniz babanız gereksiz harcamaları kısmanız gerektiği konusunda bizleri uyardığında bu 

harcamalardan elde ettiğiniz misal olarak yeni işimizi gören bir telefon olsun son çıkan modele 

yönelmeniz ki bu son model telefona düşman değiller, bu telefondan da daha güzelini sizin için 

isterler, onların karşı olduğu konu geçmiş deneyimlerine dayanarak sizi yaptıkları hatalardan 

caydırmak, kendi pişmanlıklarını dile getirmek, sizlerin kendilerinden daha iyi kararlar 

almanızı istemeleri böylelikle de acıyla ve ızdırapla bu konuda tecrübe edinmemenizi istedikleri 

için, gelecekte zorluk yaşamamanızı istedikleri için, bu şekilde bir hayat yaşamaktan öte daha 

güzel bir hayat yaşamanızı istedikleri için. Elbette hataları olabilir, her birimizin hatası olduğu 

gibi anlatmak istediğimiz daha büyük bir çerçeveden, farklı bakış açılarıyla anne ve 

babalarımızın, büyüklerimizin bizlere olan yaklaşımlarını okumamız gerekiyor, onları çağın 

gerisinde kalan, sözlerinin de bir değeri olmadığını, cahil kimseler olduğunu düşünmenizi 

isteyenler esas kötülüğünüzü ve kötülüğümüzü isteyenler.  

 

 Ebeveynlerimizle çatışmadan kaçarak, kaçınarak, kendimizi geri çekerek, onlara değil bizleri 

çatışmaya sürükleyen hususlardan nefret ederek, onlara daima hoşgörülü ve iyi davranarak, 

onları sevgiyle bağrımıza basmamız gerekiyor, aynı çocukken biz onları üzdüğümüzde onlar 

bizlere tekrar sevgiyle yaklaştıkları gibi.  

 



166 

 

 Anne ve babamıza nasıl davranırsak çocuklarımız da bizlere o şekilde davranır çünkü 

çocuklarımızı bizler yetiştiriyoruz, onlar bizi görerek büyüyorlar, bizden öğreniyorlar, biz nasıl 

onlara öğretirsek onlar da o şekilde öğreniyor ve ona göre de hayatlarını yaşıyorlar. 

 

 Tüm bu hususları yapamıyor olduğumuzu görmek de yolda düşmek de becerememekte, her 

şeyi elimize yüzümüze bulaştırmamızda, bir konuda başarısız olduğumuz görmek de 

Rabbimizin bir lütfudur, ikramıdır, acizliğimizi görürüz, Rabbimizle beraber ancak bu işi 

başarabileceğimizi, onun bizimle beraber olmak istediğini, yalnız olmadığımızı, işin bir 

ucundan da onun tutmak istediğini, işin başında da sonunda da arasındaki geçen zamanda da 

işten önce de sonra da ki bu konuda yardımını isteyerek, acizliğimizi dillendirmemiz, yardımını 

gönülden istememiz gerekir ki bu da ancak Rabbimizin dilemesi ile lütfuyla, rahmetiyle, 

takdiriyledir. 

 

 Günümüzde insanların sosyalleştikleri ortamlardan daha güzel bir sosyal ortam oluşturarak, 

eğlendikleri ortamlardan daha eğlenceli ortamlarda bir araya gelmelerini, keyifli vakit 

geçirebilecekleri ve bu ortamların da elbette maneviyatımızı da güçlendirici, birlik ve 

beraberliğimizi arttırıcı, çevremizle bizleri daha çok yaklaştıracak özelliklerde olmalı ki 

böylelikle de Rabbimizin de bizlerden razı olması konusunda da umudumuz olabilir. Allah’ım 

iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 

 

29 

İlişkilerde Tehdit Alanı ve Yıkım 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi daima gözetip, koruyup kollayana hamd olsun, bize çok düşkün olanın üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar hiç of der mi? 

 

 İlişkilerde bilinçli olmak, farkındalık sahibi olmak, saygılı olmak, sevgiyle yaklaşmayı bilmek, 

problem ve sorunların nasıl çözülmesi gerektiği konusunda bilgi sahibi olmak, 

öfkelendiğimizde nasıl davranmamız gerektiğini bilmek, öfkeli birine nasıl davranmamız 

gerektiğini bilmek, nasıl iletişim kurmamız gerektiği, nasıl kullara yaklaşmamız gerektiği, 

kullarına karşı nasıl düşünmemiz gerektiği misal nefret ettiğimiz bir hususta nasıl davranmamız 

gerekir ve bir çok problemi de nasıl çözüme kavuşturabiliriz bu konularda çalışmak, acı 

tecrübelerle ve ızdırapla tecrübe etmekten daha sağlıklı bir birliktelik inşa etmede, ilişkilerde 

evliliklerde aranması gereken hususlar. İlişkilerin temeline karşılıklı sevgi ve saygıyı 

yerleştirmek, kadına, çocuklara, erkeklere şiddetten, aile içerisinde gerçekleşen tüm 

olumsuzlukları da ortadan kaldırma yolunda en önemli adımlardan biri olmalı hayatlarımızda.  

 Maneviyat çalışması ile gelen bilinç ve farkındalıkla beraber karşılıklı saygı çerçevesinin de 

oturtulması ilişkileri daha sağlam ve mutlu bir şekilde ilerletmenin de formülünü bizlere sunar. 

Bilinçli davranmadığımız, saygı duymadığımız alanların başında da eşimizin özel alanına 

müdahale etmemiz geliyor. Birbirimizin doğasının farkında olarak aynı zamanda da kendi 

doğamızın fıtratımızın da farkında olarak birbirimize yaklaşmamız gerekiyor. Rabbimiz bizleri 

yarattığı şekilde erkek olarak yarattıysa erkek gibi yaşayarak, kadın olarak yarattıysa da kadın 

olarak yaşayarak, bu sınırların farkında olarak. Bir kadının erkek gibi davranması her nasıl ki 

erkek için evlilikte sorun oluşturacağı gibi bir erkeğin de kadın gibi davranması da kadın için 

sorun oluşturacaktır. Kadın erkeğin erkek gibi davranamamasından dolayı erkeğin çocuk gibi 

davranması, dinimiz olan İslam ile bir olgunluğa gelmemesi de kadını da erkeğin rolünü 

üstlenmesine sebep oluyor ki bu kadınlar için de büyük bir yük demek, bu yük ile de kadınsal 

hastalıklar da kendisini göstermeye başlıyor, çünkü kadının doğası değişmeye başlıyor bu da 

vücudunda hastalıklar olarak ortaya çıkıyor, aynı şekilde erkekler için de. Kadınların erkeğe 

benzemesi ve erkeklerin de kadına benzemesi ki buna sebep olan faktörlerin başında da 

doğamıza aykırı olarak helal haram demeden yediğimiz yemeklerden içtiğimiz içeceklere, 

giydiğimiz kıyafetlere, takılara, aksesuarlara, izlediğimiz filmlerden dizilere, çevremizde olan 

kimselerden, içinde bulunduğumuz coğrafyaya, yaşadığımız şehirden, ailemize, annelerimize 

babalarımıza, akrabalarımıza, komşularımıza, kardeşlerimize, arkadaşlarımıza, aldığımız 

eğitimden, toplumsal baskıya, toplumun erkek ve kadına olan bakış açısına, toplumun erkek ve 

kadına biçtiği rollere değin yetiştiğimiz evimize kadar tüm hayat sürecimiz bizi büyüten tüm 

bu süreçte yer alan hususlar etkili oluyor. Astrologlar da ayrıca bu sürecin içine gezegenlerin 

ve yıldızların konumunu da doğum günümüzde etkili olduğunu belirtiyorlar. Bir doğamız var  



168 

 

bu doğamız da nasıl ve hangi faktörlerin etkisinde ne yönde değiştiği konusuna takılıp 

kalmaktan öte kendimizi hak yolda maneviyat çalışması ile emredildiği gibi yaşama yolunda 

Rabbimizi razı etmek üzere Rabbimize teslim olarak, Rabbimizden yardım dileyerek, dua 

ederek düzeltmeye gayret etmeliyiz. Rabbimiz bizi bizden daha iyi bilen, bizim de daima 

iyiliğimizi isteyen yegâne dostumuz, bize lütfettiği emir ve yasakları da bizim iyiliğimiz için 

rızası yolunda emir ve yasaklarına uyarak, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i 

hayatlarımızda örnek alarak, kullarına karşı sevgiyle iyilik ve güzelliklerle, zalimlere karşı da 

düşmanca yaşamamızı istemesi de bizim iyiliğimiz için. Rabbimize teslim olmalıyız yoksa 

yaşayamayız, Müslüman olmadan yaşayamayız.      

 Bu mahremiyete saygı göstermemiz, o özel alana ki karşımızdaki insana olan saygımızdan, 

samimiyetimizi saygı ve sevgi çerçevesinde göstermemiz gerekir. Bu anlayış ve düşünceden 

hareketle bu saygı, samimiyet ve sevgiyi tüm ilişki üzerine yaydığımızda tehdit alanlarının 

ihlali daha da azalacak ve buna mukabil çatışmalarda azalacaktır. Bireysel başarılardan, 

toplumsal başarılara, boşanma oranlarından, aile içi şiddete kadar önemli ölçüde bir azalma da 

beraberinde getirecektir kullara maneviyat çalışması ile nasıl yaklaşmamız gerektiğini 

öğrenerek, ilişkilerimizde Rabbimizin rızasını arzulayarak, ilişkilerimizde kendimizi düşünerek 

kendi iyiliğimizi gözettiğimiz bir hal içinde değil. 

 Bir meslek öğrenmek istediğimizde çıraklık eğitimi alırız, bu eğitim aldığımız dönemde de 

ustamıza karşı yaklaşımımız ona karşı değil onun yanında, ondan öğrenen bir pozisyonda olur, 

yanında dururken boş bir zihinle yanında oluruz ki öğrettiklerinden bir şeyler öğrenebilelim, 

eğitim sürecinde öğrendiğimiz bilgilerle ona işini öğretmeye kalkarsak da bu bizi farklı bir 

pozisyona sokar ki usta da bundan rahatsız olur. Çıraksak çırak gibi hareket etmemiz gerekir. 

Her birimizin nefsi var kibri var egosu var türlü türlü huyu türlü türlü aklından geçen düşüncesi 

var, bir hayat görüşü, bir duruşu var bu sebeple ilişkilerimizde rollerimizi iyi öğrenmemiz 

gerekiyor, bir iş yerinde bizden daha kıdemli olan kimselere karşı olan yaklaşımımızda da 

onlara karşı da aynı şekilde bu kıdemlerini görmezden gelerek, tecrübelerini yok sayarak 

yaklaşmak da doğru olmaz, bizden bir şey istediklerinde veya bize olan yaklaşımlarında bu 

kıdemlerini kullanmalarına da saygı göstermemiz gerekir, kendimizi kullandırmadan, bizi 

sömürmelerine izin vermeden, doğru bir ilişki geliştirmemiz gerekir ki bu iş de karşılıklı bir 

anlayış ve farkındalıkla olmalı, bize mobbing yapan biri ile kıdemini kullanarak bizden saygı 

görmeyi bekleyen, kıdemini fark etmemizi isteyen ve bu kıdemin getirdiği statü ile bir işte bu 

işin görev ve sorumluluğuna yönelik işin tamamlamasına yönelik isteklerde bulunan aşırıya 

kaçmayan ölçülü davranan kimseler arasındaki o ince çizgiyi görmemiz gerekir, karşımızdaki 

kimse de bunun farkında olarak bize yaklaşması gerekir ki hayatlarımızda kurduğumuz 

ilişkilerimizde iş yerinde, evimizde nasıl ki biri elektriğe tutulup titremeye başladığında 

yapmamız gereken müdahale elektrik kaynağına müdahale etmekse, birbirimize karşı da 

birimiz öfkelendiğinde diğeri şalteri kapatmalı yoksa iki taraf da elektriğe kapılabiliyor, 

görünmeyen tehditlere, şiddetlere karşı bir farkındalık oluşturmada, bilinç uyandırmada rol 

üstlenmeyi hedeflemeli, bireylerin kurmuş oldukları ilişkilerin sağlıklı bir şekilde devam etmesi 

ve sonlandırılması genç nesillerinde geleceklerini de şüphesiz etkileyecektir, bu konularda da 

bu konun uzmanlarından da destek ve eğitim almalıyız, sorunlarımızın en güzel şekilde 

üstünden gelmeye gayret göstermeliyiz. Felsefe yapma dediğimizde de demek istediğimiz 

karşımızdakinden doğrudan ve net, somut bir açıklama yapmasını beklediğimizi ifade ederiz, 



169 

 

doğrudan, net ve somut  bir açıklama yapabilmek için de gördüğümüz, yaşamadığımız, tecrübe 

ettiğimiz konularda bu konularda net bir açıklama yapabiliriz yoksa görmediğimiz, 

yaşamadığımız, tecrübe etmediğimiz konularda konuştuğumuzda olaya tam olarak da vakıf 

olamayız, vakıf olamadığımız için de bizim için karmaşık, soyut ve muğlak olur, bu sebeple 

bizde düşüncelerimizle bu karmaşık ve soyut olanın içinde kayboluruz ve tam olarak net ve 

doğru bir açıklamada bulunamayız. Maneviyatta da doğru, net ve somut olarak açıklama 

yapabilmek için de maneviyatın içinde olmamız gerekir, maneviyatın içinde olduğumuzda da 

bizden manevi olarak da bu yolda daha ilerlemiş olan kulların, daha tecrübeli olanların sözlerine 

kulak veririz, bu ilerlediğimiz yolda da bize bir rehber, bir ışık olur, bize fikir olur, dünyamızda 

da ilk olarak anne ve babalarımız bizleri büyütüyorlar ve onlara karşı da sözleriyle de ters 

düşebiliyoruz ve sonucunda da onların dediğini yapmak zorunda kalıyoruz istesek de istemesek 

de isteyerek yaptıklarımız da var istemeyerek yaptıklarımız da bu şekilde anne ve babalarımız 

bizleri büyütüyorlar. Maneviyatta da bizden daha ilerlemiş olan kula karşı anne ve babamıza 

karşı yaklaştığımız gibi yaklaşmalıyız, severek ve isteyerek ki böylelikle doğru bir şekilde 

ilerleyebiliriz. Uzun süre mutfakta çalışmış olan bir şefin veya bir komutanın öğrencilerine 

aktardıkları hususlarda öğrenciler başta bunun mantığını kavrayamayabilir hatta bu aktarılanları 

kabul etmeyebilir, öğrenciliği bittikten sonra da mutfakta veya kıtada çalışmaya başladıkça 

görür ki şefin aktardığı, komutanının aktardığı uyardığı, dikkat etmelerini istediği hususları 

mutfakta, kıtada, cephede görmeye başlar, acı tecrübelerle veya bu uyarılara dikkat ederek 

önlem alarak bu acı tecrübelerin yaşanmadan atlatıldığını görerek. Bizde öğrenci halimizle 

tecrübe etmediğimiz konularda konuşurken söylediklerimiz de anlattıklarımız da bu öğrenci 

halimizle öğrendiklerimizle, gördüklerimizle tecrübe ettiklerimizle alakalı olur, meslek 

hakkında, sektör içinde olmadan söylediklerimiz de bizim için de yalan olur.      

 Bacaklarımız, ayaklarımız ve kollarımız ve ellerimiz, derimiz, uzuvlarımız ki bazen 

titreyebiliyor, terleyebiliyoruz, başımız ve kulaklarımız çınlayabiliyor, betimiz benzimiz 

atabiliyor, nazar da bunun en büyük göstergesi. Başımıza, hayatımıza, çevremize, çevreden o 

çevrenin kötü bakışlardan, o çevrenin kötülüğünden, o kötülükle yaşayanların kötülüğü bize de 

etki edebilir, felaketler gelebilir, dikkatli olmamız ve çevremizi koruma altına almamız 

gerekiyor ki nazara karşı kendimizi en güzel Rabbimizin sözleri ile koruyabiliriz Kur’an-ı 

Kerim ayetleri ile dua ederek sonra da ellerimize üfleyerek, tüm vücudumuza sürerek ki bu 

uzuvlarımızı da bu şekilde koruma altına alarak Rabbimize sığınalım, abdestli gezmeye gayret 

edelim. Karabasan da çok merak ediliyor, gece biranda uykumuzdan bizi uyandırıyor bu da 

karanlık bir kimsenin kötülüğünden dolayı etrafa saçtığı karanlıkla yüzleştiğimizde ki böyle 

kimselerden de Rabbimize sığınmamız gerekir, böyle kimselerden de uzak durmamız gerekir, 

bu sebeple de beraber olduğumuz kimselere de çok dikkat etmeliyiz, evimize giren çıkanlara, 

gönlümüze giren çıkanlara, yattığımız yatağı ve odamızı da evimize de okuyup üflersek 

Rabbimize sığınarak, onun güç ve kuvvetine güvenerek ellerimizi duaya kaldırarak, 

Rabbimizin ayetlerini okuyarak o karanlığı evimizden def etmemiz gerekir ki onlara zarar 

vermemek adına da ilk olarak sözlü bir şekilde uyarıp evimizin dışına gitmelerini istemeliyiz 

pencereleri açarak, tuvalete ve banyoya bu işlemi yapmak sakıncalı olacaktır bundan 

kaçınmalıyız çünkü yaşam alanları karanlık varlıkların evleri buralar, sizi evinizden zorla 

işkence ederek, öldürerek dışarı çıkartmalarını istemezsiniz, aynı şekilde dışarda evimizin 

dışında veya ailemiz dışında olan kullara da okuyup üflemekten de kaçınmamız gerekir ki 



170 

 

dışarısı bizim yaşam alanımız değil, diğer kulları da ailemiz gibi bilmiyoruz, hangi günahlar 

sebebi ile hangi şeytanların bu kullara musallat olduğunu yoksa kafamıza göre bir ilmimiz 

olmadan bu yola başvurmak başımıza felaketler getirebilir. Bu işlerle uğraşan kimseler de bu 

işi para ile yapanlardan uzak durmamız gerekir, bir karşılık beklemeden yapılmalı sadece ve 

sadece Allah rızası için. Böyle kimselerin de yanlarında cinler olur, cinlerle bu işi 

gerçekleştirirler. Cinlerde böyle insanları kullanırlar, parmaklarında oynatırlar. Böyle kimselere 

gitmeye gerek yok hakeza falcılar, metafizik uzmanları, türlü türlü isimlerde kimseler astroloji 

gibi burçlarla kafayı bozanlar, bakım yapıyorum büyü bozuyorum diyenler, havas alimi 

olduğunu iddia eden başına sarık sarıp sakal bırakan bu işlerle hemhal olan kimselerin hep 

çevresinde cinler olan kimselerdir, her ne kadar dindar da olsalar kafir cinlerle çalışanlar da var, 

aynı zamanda böyle kimseleri Müslüman cin görünümüne girerek de kandırabiliyorlar, 

kimsenin yüzüne, oturuşuna, kalkışına, konuşmasına kanmamalı, bu tür işlerle uğraşanlardan 

uzak durmalı. Rabbimizin emir ve yasaklarına uymayarak, peygamber efendimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ i hayatımızda örnek almayarak, maneviyat çalışması içinde olmayarak 

yaşayan insanlar üzerimde nazar var mı diye soruyorlar elbette örtünmeden yolda yürürken 

binlerce insanın karanlık bakışlarına, karanlık duyguları içindesin, milyonlarca da karanlık 

varlığın gözü altındasın, cinlendim mi acaba diye soranlar türlü türlü kötülüklerin sonucunda, 

Rabbimizin emir ve yasaklarını ihlal ederek yaşayarak, geceleri avare dolaşmanızdan dolayı 

peşinize takılmış olabilirler, çeşitli ruhsal ve fiziksel hastalıkların kaynağını bu sebeple olabilir 

mi evet olabilir onların enerjisi o karanlık enerji sizi huzursuz da edebilir, hastalıklara da 

sebebiyet verebilir, eşimle çocuklarımla işimle ilişkilerimle başıma gelen işlerde de bu 

karanlığın parmağı olabilir mi evet olabilir şükrünü eda etmediğimiz, zekat vermediğimiz, 

haram yediğimizden de olmuş olabilir, üzerime büyü yapılmış olabilir mi ki bu büyü işleri de 

daha çok kadınların ve zengin kimselerin bir uğraşı sosyal medyada bu yönde paylaşımlar da 

yapılıyor, bu tarz büyü işlerinden, kulu cehenneme sürükleyen şeytan işi pisliklerden uzak 

durmalı. Büyücülerin yazdıkları askerlikte bir emir kâğıdı olarak da düşünebiliriz, bu kâğıdı o 

eve, iş yerine ya da başka bir yere yerleştirerek çevresindeki karanlık varlıkları o kâğıtta yazılan 

her ne ise ona yönlendiriyorlar, bu işi isteyerek yapan karanlık varlıklar olduğu gibi zorla bu işi 

yapan karanlık varlıklar da var. Bu kâğıdı geçersiz kılmak için de Rabbimize sığınarak şayet 

düğüm atıldıysa bu düğümleri salavat getirerek Nas ve Felak surelerini okuyarak çözme yoluna 

gidiyoruz, aynı şekilde bu kağıtsa da bu kâğıdı da bir akarsuya ya da denize atarak bu kâğıtta 

yazılanların silinmesini sağlayarak bu emri ortadan kaldırıyoruz Rabbimize sığınarak, onun güç 

ve kuvvetine teslim olarak. Yaş ve isim sormak günlük hayatımızda çokça karşımızdakini 

tanımak için başvurduğumuz yöntem ki böylelikle de o kişiye nasıl yaklaşmamız gerektiği 

konusunda bilgi ediniyoruz, yaşı çoksa misal 80 yaşında biriyle 20 yaşında olan birine 

yaklaşımımız farklı oluyor, isim sormamızın altında yatan husus ise tüm hayatı hakkında bilgi 

sahibi olmak istememiz, isimler maneviyatta kul için tüm hayatının bilgisini gelmişini de 

geçmişini de içinde barındırıyor, o kulu tüm yönleriyle tanıyoruz ve bilgi sahibi oluyoruz, bizim 

ismimiz hayatımız hakkında bilgi veriyor. Rabbimizin güzel isimleri var, Rabbimiz bizi yaratan, 

bize hayat lütfeden, bize merhamet eden Rahman ismi ile esasen bu merhametli oluşunu 

anlıyoruz. Karanlık varlıkların da ismini sorduğumuzda da neden burada olduğunu ne maksatla 

burada olduğunu işinin ne olduğunu soruyoruz. Bu cinlerle uğraşanlar da her ne maksatla olursa 

olsun onlara benzemeye başlarlar, simalarından okuyabilirsiniz, bu işle uğraşanların hepsi 

birbirine benzemeye başlar. Bir evde Rabbimizin emir ve yasaklarına uyuluyorsa, namaz 



171 

 

kılınıyorsa, Kur’an-ı Kerim okunuyorsa o evde iş yerinde veya farklı bir yerde bir büyü 

konulduysa o büyü de hemen kendisini gösterir ortaya çıkar. Her türlü kötülükten Rabbimize 

sığınarak korunabiliriz kimseye gitmeye boynumuza çeşitli harf ve sayıların yazıldığı muskalar 

takmamıza, evimize türlü türlü yazılar yazan kağıtlar koymaya gerek yok, Rabbimizin emir ve 

yasaklarına uymaya gayret etmemiz, maneviyat çalışmaya gayret etmemiz, evimizi temiz 

tutmamız sirkeli suyla da temizlemeye de özen göstermemiz yeter. Bu yönde yapılan büyüleri 

bozma konusunda, çeşitli karanlık varlıkların musallat olmasından dolayı çekilen sıkıntıların 

giderilmesi konusunda hizmet veren insanlar olabilir ki bunu da para karşılığı yapabilirler 

kendileri bileceği bir iş, siz de kendiniz bilirsiniz. Bu işlerle uğraşanlarda da her nasıl ki bir iş 

kolunda ilerlendiğinde tecrübe sahibi olmaya başladığımızda kibir de kendisini göstermeye 

başlıyor aynı şekilde de bu işlerle uğraşanlarda da kibir kendisini göstermeye başlıyor. Daha 

çok güç arzusu, dünyalık bir iş, dünyalık bir uğraş. Bu işlerle uğraşarak, bu işlere merak sararak 

manevi bir ilerleme kaydedemeyiz zaten bu işlerle uğraşanlar da kendilerini yavaş yavaş bir şey 

zannetmeye kibirlenmeye daha da bu yönde ilerlemeye gayret ederler ki bu da büyük bir 

tuzaktır, bu yol maneviyat yolu değil dünyalık bir yoldur. Bu kimselerin yanlarında da 

Müslüman cinler olabileceği gibi karanlık varlıklar da olabilir, kendisini Müslüman olarak 

gösteren cinler de. Askerler Müslüman olabilir, komutanları da Müslüman olabilir lakin 

komutanlarının komutanları Müslüman görünümlü de olabilir buna da dikkat etmek lazım. 

Hayatlarında namaz yok, Kur’an-ı Kerim yok, fal baktırmış, çeşitli türlü türlü günahlara girmiş 

ki bu günahların da bir sonucu olarak da karanlık varlıkların musallatına uğramış kimseler bu 

yönde bir yardım alarak rahatlama yoluna gidebilirler lakin kendilerini düzeltmedikçe bu geçici 

bir rahatlama sağlamaktan öteye de gitmez aynı zamanda da kendilerini düzeltmedikleri için de 

daha çok karanlığa da maruz kalacaklardır, bir hizmet aldıkları için Allah rızası için bir hizmet 

almadıkları için de karşı taraf da bu işi Allah rızası için yapmadığı için bu hizmet için de istenen 

ücreti vermeleri gerekir ve bu ücret isteyenleri de kınamamak gerekir, gönül ister ki bu 

yaptıkları işler için hiç ücret talep etmesinler, tüm ihtiyaçlarını karşılayacak bir sistem içinde 

olalım, yaptıkları işi sadece Allah rızası için yapsınlar. Kendilerini hak yolda göstererek İslam 

ve Müslümanlıkla Rabbimiz olan Allah ile kulları kandıran, kulların arasını bozan ayrılık sokan, 

sömüren, zulmeden zalimlerden Rabbimize sığınmalıyız. Rabbimizin nuru o Kur’an-ı Kerim’e 

ve peygamberimiz habibi Hz. Muhammed Sav.’ e lütfedilen ve bizlere de böylelikle tüm 

alemlere rahmet olan o nur tüm karanlıkları dağıtmaya yeter, Rabbimizin ışığı o sonsuz nuru 

tüm karanlıkları aydınlatır, tüm kötülükleri helak eder, Rabbimiz gerçek güç ve kuvvet 

sahibidir, Rabbimizin rahmeti tüm alemleri kuşatmıştır ki Rabbimizden başka da ne bir 

dostumuz vardır ne de bir yardımcımız, yalnız Rabbimize kulluk ederiz yalnız ondan yardım 

dileriz, Rabbimiz bize yeter, tüm övgümüz tüm hamdımız onadır, emir ve yasaklarına uyarak, 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i hayatlarımızda örnek alarak, maneviyat çalışarak, 

annelerimize ve babalarımıza iyi ve güzel davranarak, sevgiyle onlara yaklaşarak, saygıyla 

onlara hürmet göstererek, ihtiyaçlarıyla ilgilenerek yaşayarak, hak yolda olan dostlarımıza 

sevgi besleyerek, onlara Rabbimizin yollarında yardımcı olarak, hak yolda Müslümanlar olarak 

bir araya gelerek, hak yolda beraber hayırlı ve güzel işler ortaya koymaya gayret ederek, hak 

yolda koşturarak birbirimize yardımcı olarak yaşayarak bu şekilde yaşamayı Rabbimizden 

istemeliyiz. Dünyadaki tüm cinler ve insanlar toplansa size dua etseler hatta el ele verip 

başınızdaki felaketi kaldırmak için ellerinden geleni yapsalar siz günahkar halinizden pişman 

olup Rabbimizin rızasını arzulayarak, ona sığınarak ondan yardım dileyerek, bir daha bu 



172 

 

kötülüklere ve günahlara girmemeye samimi bir şekilde gönülden niyet ederek bu günahın 

kötülüğünü görerek bu kötülük yerine iyiliğe ve güzelliğe yönelme isteği ile kendinizi 

değiştirmek istediğinizde ve bunu da yapamadığınızı da görmüş olursunuz bu haldeyseniz 

Rabbimizden af dileyerek tövbe etseniz, günahlarınız karşılığında da hatta bunun da ötesinde 

daha çok iyilik ve güzelliklerde bulunarak kullarına yaklaşmanız daha tesirli olur ki işin 

doğrusunu Rabbimiz bilir, Rabbimizin takdirindedir dilediğine lütfeder. Denizdeki düzen 

büyük balık gelir küçük balıkları yutar sonra o büyük balığı da ondan daha büyük bir balık gelip 

yutar, biz karada bu şekilde yaşayamayız, birbirimizi yutarak, bu halde olursak birbirimizi 

tamamlayamayız, bu amaçla yaratılmadık. Birbirimize sevgiyle yaklaşmayı öğrenmemiz 

gerekiyor, doğalarımız her nasıl balıklar gibi olsa da Rabbimizden bu doğamızı değiştirmesini 

dileyebiliriz, doğamızı değiştirmek için gayret sarf edebiliriz, Rabbimizin de bizden beklediği 

de bu, bizim emirlerine ve yasaklarına uymayı istememizi istiyor, emir ve yasaklarına uymamız 

için dua etmemizi istiyor, tüm bunları onun rızasını kazanmak için yapmamızı istiyor, bu yönde 

doğru bir yaklaşımla Rabbimize kulluğumuzu gösterirsek de ona da daha çok yaklaşabiliriz, 

ona daha çok yaklaştıkça onu da daha çok tanıyabiliriz, onu da daha çok tanıdıkça da bize ve 

tüm alemlere olan yaklaşımını daha iyi bir şekilde okuyabiliriz, daha iyi okudukça da onun tüm 

alemlere ve bize ne kadar sevgiyle yaklaştığını ne kadar merhametli olduğunu görebiliriz, bizi 

nasıl sevdiğini, bize ne kadar çok iyilik ve güzellikler lütfettiğini biz de bunu görerek ve 

hissederek Rabbimize sevgiyle yaklaşmaya, daha çok ona yaklaşmayı isteyebiliriz, bunun için 

de kullara daha çok Rabbimizin rızası yollarında yardımcı olarak başarabiliriz. Rabbimizin 

emirlerine uyarak, Rabbimize sığınarak zinaya götürecek işlerden kaçınarak dua ederek her 

türlü zinadan uzak durarak, Rabbimize bağlılığımızı arttırma yoluna giderek, Rabbimizden bizi 

uzaklaştıracak her türlü işten Rabbimize sığınarak, çalmadan çırpmadan kul hakkına girmekten 

kaçınarak, kimsenin malına mülküne Rabbimizin o kulu için takdir ettiği şeylere kötü gözle 

bakmayarak, göz koymayarak, haset ederek, kıskançlıkla kötü duygularla kullara 

yaklaşmayarak, kulların hakkına girmeden, onlara karşı yalancı şahitlik yapmadan. Yaşadığımız 

hayatları biz birbirimize kötü bir şekilde yaklaşarak zorlaştırıyoruz, sevgiyle, nezaketle, kalp 

kırmadan, hor görmeden, alay etmeden, dışlamadan, küçük düşürmeden, en ufak bir hatasında, 

yanlışında bu yanlışını yüzüne vurmadan, kusurlarımızı iyilik ve güzelliklerle düzeltme yoluna 

giderek, birbirimizi affederek birbirimize yaklaşmayı öğrenmemiz gerekiyor, birbirimizi 

tamamlamamız gerekiyor kimseyi geride bırakmadan yalnız kalmadan, bunun için de 

maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor. Zalimler elbette o kötüler o karanlık tarafa da 

aynı şekilde düşmanlık beslememiz onlardan da uzak durmamız onlarla o kötülükle de 

savaşmamız gerekiyor ilk olarak da kendi kötülüğümüzden başlamamız.  Tuvalette de banyoda 

da çok kalmamaya dikkat etmeli, tuvalete sinen kötü koku her ne kadar ilk girdiğimizde dehşetli 

bir şekilde hissedilse de sonra burnumuz alışıyor esasen o kötü kokunun içinde sürekli kalıyoruz 

ki bu kötü kokular da bu karanlık varlıkların rızıkları. Tuvaletimiz geldiği zaman tutmadan 

süratle işimizi görüp çıkmamız gerekir, çok oyalanmadan, başımızı da örtmemiz, besmele ile 

Rabbimize sığınarak girip şükrederek çıkmamız.  Siz kötü kokarsanız, kötülük peşinde 

koşarsanız, batıl yolda olursanız batıl yolda olan kimseler dünya hayatında dostlarınız olduğu 

gibi maneviyatta da karanlık varlıklar dostunuz olur, peşinizden ayrılmazlar. Dünyada kötü 

arkadaşlıklar bize hayatlarımıza dünyamıza bedenimize nasıl zarar veriyorlarsa karanlık 

varlıklarla dost olmak da bu varlıklarda bizlere zarar verebiliyor, çeşitli ruhsal ve fiziksel 

hastalıkların kaynağında da bu varlıklar yatar. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 



173 

 

30 

Miras 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 Salih kullarını arz-ı mukaddese varis kılana hamd olsun, salihlerin seyyidi üzerine de selamı. 

 Hak yolda olanlar yetimin malına göz koyar mı? 

 Daha doğmadan sahip olduğumuz şeylerin esiri oluyoruz. Kardeşlerin birbiri ile olan 

ilişkilerini bozan, akrabaların birbiri ile kanlı bıçaklı kavga etmesine sebep olan, ölümlere, 

yaralanmalara yol açan, evlatların anne ve babasına karşı düşman kesilmesine neden olan miras 

davaları. Günümüzde ise mirasın daha ölmeden önce belirlenmesi, karşılıklı rızaların aranması 

gerekiyor, bunu da ayıp veya daha ölmeden insanların arkasından iş çevriliyor diyerek 

düşünmemek lazım. Bu gerekliliğin yerine getirilmesi aile içerisindeki çatışmaların da önüne 

geçerek karşılıklı dayanışmayı da kuvvetlendirecektir. İnsanların mezar taşından başka 

bıraktıkları şeyler günümüzde o kadar çeşitlenmeye başladı ki bölüştürmek bile yaşarken 

insanlara çok zor gelebiliyor. Ailelerin ellerinden geldiği kadar çocuklarını eğitimle, sevgiyle, 

ahlaki değerlerle, saygıyla yetiştirmeleri ki bir beklenti içinde olmadan, çocukların da 

ebeveynlerini güzel anılarla da hatırlayacak olmaları, anne babalar için en güzel ve en 

sevindirici miras olacaktır. 

 Gelecekte çocuklarımızı bekleyen en güzel miraslardan biri de üniversite mezunu anne ve 

babalara sahip olmaları olacaktır. Günümüzde üniversite mezunu olanlar ailesinde, akrabaları 

arasında, belki köyünde bir ilki gerçekleştirmiş olabilir, gelecekte ise bu oranın katlanarak 

artacağını düşünürsek yetişecek olan nesillerin ebeveynleri, ailesi hatta tüm çevresi üniversite 

mezunu olacak. Üniversite mezunu olmak çok önemli ki birçok faydasını sayabiliriz. 

Üniversiteden üniversiteye bölümden bölüme farklılık gösterse de alınan eğitim özünde 

farkındalığımızı arttırmasından, sosyalleşmeye, yeni insanlar tanımamız açısından da çok 

önemli. Geleceğe bırakacağımız en büyük miras iyi bir eğitim almamız olacaktır. Ayrıca böyle 

giderse evleri, arabaları daha doğmadan hazır hale gelecek olan yeni nesil yeni arzulara da 

yelken açacak lakin bu yeni arzulardan da daha çabuk sıkılacak bu da daha çok maneviyat 

arayışı içinde olacaklar demek. Doğaları bu geçici dünya arzularını, gelip geçici hazları tatmin 

etmekten öte gerçek mutluluğu ve huzuru, o dinginliği, yaratılışımızın asıl gayesine 

odaklanarak edinebileceğimizi, bunun yolunun da çevremizde o hak yolda olan dostlardan 

geçtiğini, Kur’an-ı Kerim ile hayatı ancak okuyabileceğimizi ve peygamberimizin sünnetleriyle 

yaşayarak yaşayabileceğimizi, maneviyat çalışması içerisinde görmeye geleceklerdir.  

 Her ne kadar üniversite eğitimi esnasında evlenme konusunda günümüzde bir teşvik ve destek 

olmasa da gelecekte çocuklarımız için evlenme konusunda imkanları da gönümüze nazaran 

daha çok olacaktır. Umutluyuz sadece Rabbimizden umutluyuz, lütfetmesini diliyoruz, genç 

yaşta daha büyük bir zenginlikle, iyi bir eğitimle, maneviyat çalışması ile de olgunlaşarak, 

neden evlenmesi gerektiği konusunda bilgili, evlenmenin gerekliliğini idrak etmiş, evlilik 



174 

 

sorumluluklarının farkında, erkek ve kadının doğası ve fıtratı hakkında farkındalıkla. Bizlere 

de düşen gelecek nesillere destek olmak. Aile kurmanın, evliliğin önemini açıklamak ve 

maneviyatla da ilişkisini ortaya koymak olacaktır. Günümüzde evlilik yaşının her geçen gün 

artması, boşanmalar, doğum oranının düşmesi gelecek nesillerimiz için de bizim için de tehlike 

arz ediyor, ne kadar çok hak yolda çalışan çabalayan kullar olursak o kadar da eksikliklerimizi 

tamamlayabiliriz, birbirimizi tamamlayabiliriz, birbirimize destek olabiliriz, ne kadar az kimse 

olursa o kadar da yükümüz artar, birbirimizi tamamlamakta da zorluk yaşarız.   

 Erken yaşta evlenme düşüncesi üzerine oturtulan tabular üzerine ise genç ve tecrübesiz 

hissedilmesi, karşındaki insanın doğru bir insan olup olmayacağı hakkındaki tereddüt, ileride 

karşıma daha iyi biri çıkabilir düşüncesinde olma, sorumluluk sahibi olmaktan kaçınmak, 

evliliğin getireceği bir sürü külfet, düğün, nişan, eşyalar, ev, araba gibi türlü türlü hususlar 

sıralanabilir. Günümüzde yaşadığımız sorunlar geleceğin algısında da büyük değişimleri de 

beraberinde getirecektir. Maliyetli düğünlere karşı, ev ve eşya seçiminde aşırıya gitmeme, 

çocuklar için de daha güzel bir gelecek için de eğitime verilecek önemle, daha iyi iş imkanlarını 

sağlama konusunda gayret ederek, daha iyi insanlarla, daha iyi bir toplumla, daha iyi bir dünya 

ve evrende gelecek nesillerin yetişmesi ki günümüzde atacağımız adımlara bağlı. Günümüzün 

şartları ile oluşan algıda erken yaşta evlenmenin ki bu yaş için çocukluk ve yetişkinlik olarak 

iki şart koşmamız gerekir, çocukların yaş sınırı olarak on sekiz yaş olarak sınırlama getirmek 

bu yetişkinlik kişiden kişiye farklılık göstermesi. Maneviyat çalışması ile çocuklarımızı ne 

kadar erken yaşta tanıştırırsak ergenliklerinden sonra da bu çalışma temposunu arttırarak daha 

çabuk yetişkinliğe geçmelerini olgunlaşmalarını sağlayabiliriz yoksa bir maneviyat çalışması 

olmazsa çocuk gelip çocuk giden nesiller gibi hangi yaşta evlenirlerse evlensinler çocuk olarak 

evlenecekler. Günümüzde din ile olgunluğa erişmemiz nice kimseler çocukça evlilik hayali 

kuruyor yaşları kaç olursa olsun. Evlilik ciddi bir iş ki çocukların evlenmesi de birçok sorunu 

da beraberinde getiriyor, evlilik de yetişkinliğe geçme konusunda eşleri olgunlaştırıyor lakin 

maneviyat çalışması ile desteklenmediğinde de bu olgunluk da çocukların yetişkin ve olgun 

kimseleri taklit etmeleri gibi yaşamalarına sebep olgun ve yetişkin gibi görünen evli çocuklar. 

Gelecekte bizleri bekleyen dünyaya karşı gelecek nesillere daha iyi bir dünya miras bırakmak 

için iyi insanlar yetiştirmeli, kendimizden başlayarak, iş imkanları sunarak, herkesin alnının 

terini en güzel şekilde almasını sağlamaya gayret ederek, miras konusunda da emredildiği gibi 

mirasa yaklaşarak, Rabbimizin rızası üzere bir gelecek inşa etmek için bu hususları da 

toplumsal bir görev bilinci içinde olarak bir vazife bilerek çalışmalıyız ve Rabbimizden 

hayırlısını da daime dualarla isteyerek. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz.  

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

31 

Zengin Olmanın Yolu 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız.  

  

 Rahmetiyle bizi rızıklandırana hamd olsun, bizi zenginleştiren nurunun üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar imanlı göçmek istemez mi? 

 

 Kendimizi düşünerek para kazanmaya çalıştığımızda kendi mutluluğumuzu düşünürüz 

başkalarının mutluluğunu değil, para kazanarak insanları mutlu ettiğimizde de Rabbimizi de 

razı etme konusunda umudumuz olabilir, işte bu halde para kazanmaya gayret etmemiz 

gerekiyor, kendimizden çok diğer kulları önemseyerek, kendimizden çok onların mutluluğunu 

önemseyerek, kendi ihtiyaçlarımızdan çok diğer insanların ihtiyaçlarını düşünerek, gözeterek, 

bu ihtiyaçlara yönelik hareket ederek, para ise bu halde olursak bir araç görevi görüyor, bir put 

olmaktan da çıkıyor. Rabbimizin rızasını arzuluyorsak yapmamız gereken tek şey para 

kazandığımız insanları mutlu etmek olmalı. İlk olarak insanlarla ilişkimizi düzeltmeye gayret 

etmemiz gerekiyor, iyi ilişkiler kurduğumuzda da insanlar bizimle alışveriş etmekten ve bizimle 

beraber iş yapmaktan mutluluk duyacaktır. 

 İlk olarak bir mesleğe ihtiyacımız var. Bir meslek edinmenin en kolay yolu babamızın 

mesleğini öğrenmektir, dünyada çoğu kimse bu şekilde bir meslek ediniyor, durumlar karmaşık 

da olabilir ki böyle bir durumda da meslek öğrenmek için çeşitli yollara başvuruyoruz, 

sevdiğimiz bir iş olması için tercihlerde bulunuyoruz, elimizin yatkın olduğu bir işe 

yöneliyoruz. Bu şekilde zengin olamayız. 

 İnsanlara en güzel şekilde hangi konuda yardımcı olabilirim, bu soruyu kendimize sorarak işe 

başlamamız gerekiyor, ben en çok nasıl para kazanabilirim değil, insanların ihtiyaçlarına 

yönelik ben en güzel şekilde ne yapabilirim, bir meslek seçiminde dikkat etmemiz gereken en 

büyük husus da bu olmalı, kendimizin mutluluğu değil; ailemizin, bizleri yönlendiren 

sevenlerimizin mutluluğu değil ki onlar bizim mutlu olmamız için bizleri yönlendirirler, 

başkalarının mutluluğunu sağlayacak, başkalarının ihtiyaçlarını önemseyerek bir meslek 

seçiminde bulunmamız gerekiyor. Maneviyatta da kendimizi düşünmeden ne kadar kulları 

önemsersek, onların ihtiyaçları ile ilgilenirsek o kadar maneviyatta ilerleriz aynı şekilde kulların 

dünyevi ihtiyaçlarına yönelik de ne kadar kendimizi düşünmeden çok onları düşünürsek, kendi 

ihtiyacımızdan çok onların ihtiyaçları ile ilgilenirsek o kadar da zenginleşiriz. Yoksa 

maneviyatta ilerleyemeyeceğimiz gibi dünyada da fakirleşiriz. Zevk aldığımız, kendimizi 

tatmin eden, mutlu olduğumuz bir meslek yerine başkalarına yönelik bir meslek seçimi 

yapmamız gerekir, halka hizmet eden hakka hizmet eder, bizler de halka hizmet ederek 

Rabbimize en güzel şekilde hizmet etmeye gayret göstermemiz gerekiyor, onun rızasını 

arzulayarak, bu yönde de tüm dünya işlerimizde de ahirete yönelik işlerimizde de. Bu halde 

yaşarsak da umudumuz olabilir, Rabbimizi razı etme umudu ve sadece de bu halde yaşarsak 

yaşayabiliriz, kulları için yaşarsak yaşayabiliriz.  



176 

 

 Maneviyatın temelini de böylelikle dünyamızda da atmış oluyoruz, maneviyat çalışmamızı da 

dünyadaki çalışmamızı da aynı şekilde beraber ilerlemesi, aynı çizgide olması gerekiyor, 

dünyada başkalarının mutluluğunu arzulayarak onların ihtiyaçları ile ilgileniyoruz, maneviyat 

çalışmasında da kulların Rabbimizi razı etme yolunda olan ihtiyaçları ile ilgileniyoruz ve 

onların da bu yolda olan mutluluklarını önemsiyoruz kendi mutluluğumuzu değil, şayet onlar 

mutluysa bizler de mutlu olabiliriz. Maneviyatla dünyamızı bir arada olmak zorunda yoksa ya 

dünyaya saparız ya da maneviyatı dünya için çalışmaya başlarız ki böyle kimselerin halini 

görüyoruz, son model arabalarla insanları peşlerinden sürüklüyorlar, insanları soyarak 

zenginleşiyorlar, bir meslek sahibi değiller, işleri din ile insanları sömürmek, bu halde olmamak 

için bir meslekle beraber maneviyat çalışması içinde olmamız gerekiyor yoksa şeytan bu kulları 

sapıttırdığı gibi bizleri de sapıttırır ve bizleri de din yolunda para kazanan kimseler olmamız 

için kulağımıza fısıldar. Dinimiz olan İslam’ı insanları sömürmek için, maneviyatı insanları 

sömürmek için çalışmıyoruz tam tersine kullara Rabbimizin rızası yolunda yardımcı olmak için 

kendimizi hiç düşünmeden kullarını düşünerek. 

 Para günümüzde belirli zengin ailelerin ellerinde, para onların ellerinde adeta yer değiştiriyor. 

Biz zengin olmak istiyorsak bu zenginliği üretmemiz gerekecek, Rabbimizin rızası yolunda 

kendimizi düşünmeden, kullarını düşünerek ve bu zenginliği de paylaşmamız, ancak bu halde 

yaşayan kullar tüm dünyaya ve evrene refah getirebilir ki bu da Rabbimizin lütfuyladır, 

ikramıyladır ve takdiriyledir ki dilediğine takdir eder. Sadaka vermek hayırseverliktir, 

misafirperverliktir, kullarla ilgilenmektir, onların ihtiyaçlarını en güzel şekilde okuyarak da en 

güzel şekilde onlarla ilgilenmektir ve bu yönde de onlara elimizde her ne varsa ihtiyaçlarına 

yönelik en güzel şekilde onlara yardımcı olmaktır, bir karşılık beklemeden, sadece Rabbimizin 

rızası için. 

 İşimizden nefret etmeden, severek ki bu sevmek de kendimize faydası oluyor diye değil 

kullarına bir faydası oluyor diye, nefret etmek de sadece insanların ihtiyaçlarını en güzel şekilde 

karşılayamıyorum, onları mutlu edemiyorum diye kendimize yönelterek bundan nefret duyarak 

çözüm arayışına girip Rabbimizden yardım isteyerek. Onurumuzu, şerefimizi düşünürsek de 

bir iş yaparken kendimize yönelik bir arzu tatmini işin içine girer, düşünmemiz gereken 

başkalarının onuru ve şerefi olmalı ancak bu şekilde onurlu ve şerefli olabiliriz. Bir iş veren 

çalışanlarının onur ve şerefini düşünmeden oturduğu koltukta ne kadar onurlu ve şerefliyim 

dese de ne kadar onurlu ve şerefli olabilir, iş tuvalet temizlemek de olsa leş ayıklamak da olsa 

kendimizi düşünmeden işimizi düşünmemiz gerekir ki bu işi düşünmek de güzel bir iş ortaya 

koymak için bu da kulların en güzel şekilde ihtiyaçlarını gidereceğini bilerek, bunca emek ve 

gayret göstermek sadece onların daha iyi bir hizmet alması için, elimizden gelen tüm gayret bu 

yönde olmalı ve sadece Rabbimizin rızasını kazanmak üzere.  

 Para kazanmak kötü bir şey değil, para kazanmak utanılacak bir şey değil, zengin olmak da 

fakir olmak da böyle ki her iş gibi bu iş de Rabbimizin takdirinde olan işlerdendir hem o 

dilediğine dilediğini takdir eder, üzerimize düşen kullarla sevgiyle bir bağ kurmak bu yönde 

gayret göstermek, Rabbimizin rızasını kazanmak üzere yaşamaya gayret etmek dua ile ondan 

hayırlısını dileyerek, kulları kendimizden çok düşünmek, onların mutluluğunu kendi 

mutluluğumuzdan daha çok önemsemek olmalı hayatlarımızda ki bu da Rabbimizin rızasını 

kazanmak üzere kulların ahiretlerini düşündüğümüzden, bunu önemsediğimizden, Rabbimizin 



177 

 

yolunda olmalarına karşı içimizde beslediğimiz ve büyütmeye gayret ettiğimiz sevgiyle kullara 

yaklaşarak ki bu halde de Rabbimize yaklaşabilme, onu razı etme umudumuz olabilir. El 

becerimiz olmayabilir, ticaretten anlamıyor da olabiliriz, okul da bize göre olmayabilir, 

sattığımız ürünlerimiz âtıl bir durumda kalmış da olabilir, hizmetimizle de kimseyi memnun 

edemiyor da olabiliriz lakin insanları sevmeye gayret ettikçe, onlara hizmet aşkıyla yanıp 

tutuştukça bu hususların da önemli olmadığını görmeye gelebiliriz ki Rabbimizin lütfuyla 

takdiri ile.  

 Maneviyat çalışmamızı da bir meslekle birleştirmemiz bizleri günaha girmekten de korur, boş 

vaktimizi bir iş üzere geçirirsek bu iş ile uğraştığımız için de günahlara dalmaktan bizleri korur, 

tüm gün çalışmak da bizleri günaha sürükler ki o yorgunlukla maneviyat çalışmasına da 

gelemeyiz, ailemizle de ilgilenemeyiz, hak yolda olan dostlarımızla da vakit geçiremeyiz, bu 

sebeple maneviyat çalışmasına da ayıracağımız bir vakit olmalı, dünya işlerine de ayıracağımız 

bir vakit, ailemize de hak yolda olan dostlarımıza da. Sadece maneviyat çalışırsak da o meslekle 

edineceğimiz hayat derslerini de öğrenemeyiz, hayatı emredildiği gibi okumak için halk ile 

beraber olmamız gerekir ki böylelikle Kur’an-ı Kerim’de yer alan ayetlerle yaşadığımız günlük 

hayattaki hususların örtüştüğünü görmeye gelebilelim ve anlayışımız da derinliğimiz artsın. 

Aileden zengin olabiliriz ki bir iş sahibi olmamamız bizleri yoksulluğa da sürükleyebilir, 

yoksulluk da günahlara sürükleyebilir. Dünya ile bir bağ kurmak da dünyanın daha iyi bir yer 

olması için çabalamak da gerekiyor aynı şekilde maneviyat çalışarak da maneviyat ile Rabbimiz 

ile bir bağ kurmakta, doğamızın getirdiği üretkenliği dünyada da göstermek için elimizden 

geleni yapmalıyız, Rabbimizin rızasını umut ederek de onun yolunda tüm üretkenliğimizi 

kullanmalıyız. Bu halde olursak da kendimizi iyi hissederiz, depresyon sebebi ki kendimizi 

düşünmekten, kaygı ki geleceği düşünmekten, üzüntü ki geçmişi düşünmekten bu gibi 

sıkıntılarımızda yavaş yavaş kaybolmaya başlar Rabbimize sığındıkça onun yolunda 

emredildiği gibi rızası olan yolda yaşamaya ve yaşatmaya gayret ettikçe, dua ettikçe. Tüm 

yaşamın nihai hedefi Rabbimize sevgi duymaya gelmektir ki yaratılma amacımızı da ancak 

maneviyat çalışması ile görebiliriz ve bu yolda Rabbimize yakınlaşabiliriz.    

Parayı kendini, aileni, akrabalarını, çevreni ayakta tutmak için, maneviyat çalışabilmek için, 

Rabbimizin rızasını kazanmak için kazan, parayı onun rızasını kazanmak için sakla, zor 

durumlarda çalışamayacak durumda olduğunda maneviyat çalışmaktan alıkoymaması için, 

parayı ona daha iyi hizmet etmek için biriktir, parayı ona hizmet etmek için daha da arttırmaya 

gayret et, Allah rızası için tutumlu olmaya gayret etmeli aynı zamanda da ihtiyaç sahiplerine, 

isteyenlere karşı da elimizden geldiği kadar da sadaka vermeye gayret etmeli lakin orta yollu 

bir şekilde ki bu da Rabbimizin rızası için ne elimiz çok sıkı olmalı ne de çok gevşek. Sadaka 

da konumuz para kazanmak olduğu için sadaka ile sadece parayı ilişkilendirmememiz gerekir, 

kulların ihtiyaçları ne yöndeyse, bir gülümsemeden maneviyatta zorluk çeken hak yolda olan 

dostumuza tavsiye vermeye, maneviyata gelmeye gayret eden kullara yardımcı olmaya, yoldan 

sapmış kimselere örnek olmaya, sadaka kulların ihtiyaçlarına yönelik eylemlerde bulunmaktır, 

sadece parayla değil, kulların ihtiyaçlarını en güzel şekilde emredildiği gibi okumak için de 

maneviyat çalışması içinde olmamız gerekir yoksa zengin kimseleri daha da zengin ederiz, fakir 

kimselerin de yüzüne bakmayarak daha da kötü durumda olmalarına sebep oluruz. Allah’ım iş 

senindir, yardımını bekliyoruz.   



178 

 

32 

 

Üç Evin Hikayesi 

 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Gönlümüzü İslam’a açana hamd olsun, gönlümüzü nurlandırdığı ziyasının üzerine de selamı.   

 

 Hak yolda olanlar evlerini elleriyle yıkar mı? 

 

 Birinci Evin Hikayesi 

 

 Tarih boyunca gözlerimizi ilk açtığımız yerler tüm insanlık için farklılık gösteriyordu; ilk 

zamanlarımızda bozkırlarda çadırlarda, orta çağlarda uçsuz bucaksız yeşilliklerin uzandığı 

çayırlarda taştan kalelerde, ahşap evlerde. Günümüzde ise betonarme binalarda gözlerimizi 

açıyoruz. Değişmeyen şey ise yüzümüzdeki gülümse ve gözyaşlarımız. Doğduktan sonra 

yaşadığımız evlere gidiyoruz, yıllarca ayakta durabilecek beton binalarımıza, o kadar 

geleceğimizi düşünüyoruz ki ev alırken, inşa ederken. Gelişmeye başladıkça okul çağına 

geliyoruz. Birinci evin hikayesi ise ilk okula adım attığımız anda başlıyor. Düşüncelerimiz 

şekillenmeye, hayallerimiz gelişmeye başlıyor. Hedefleri ise günümüzden öte geçmişte yaşamış 

en bilgili insanın bildiklerini bilecek bilgi seviyesine ulaştırmaları bizi. Ardından okumayı ve 

yazmayı öğreniyoruz bu hapishanenin içerisinde. Başka şansımız yok çünkü öğrenmek 

zorundayız anlatılanları, bize ne verirlerse. Zamanımızı dört duvar içerisinde, rahatsız edici bir 

sırada, sadece aynı yaşta olduğumuz için tanışmak ve kaynaşmak zorunda olduğumuz insanlar 

arasında, düşüncelerini, yolunu, amacını tahmin edemediğimiz bir öğretmen eşliğinde, 

hayatlarımızın büyük bir bölümünü harcıyoruz. Bizlere ne söylerlerse onu yerine getirmek 

zorundayız. Hapishanelerle daha çocuk yaşlarımızda tanışıyoruz, bazıları ise daha bebekken. 

Büyüdükçe okul binalarımız değişmeye başlıyor, girdiğimiz çıktığımız bina sayısı artmaya, dört 

duvar arasında kalmaya devam ediyoruz. Tarihi değiştiren hapishanelere karşı ilk ayaklanma 

Fransa’da Fransız ihtilali ile gerçekleşti. Bastille hapishanesinin bir sembol olarak hedef 

alınması ardından yakıp yıkılması ile günümüze kadar sirayet eden ve daha da güçlenen 

hapishaneler hayatlarımıza girmeye başladı. İhtilalin ardından milletleri birleştiren köprüler 

havaya uçmaya devam etti. Anadolu coğrafyasında konuşulan ortak dilin, hoşgörünün hızla 

azalmaya başladığı süreç, insanlar farklı diller konuştuklarında farklı gözlerin esiri olmaya 

başladığı ardından gelen nerelisin soruları hayatlarımıza girmeye başladığını söyleyebiliriz. 

Günümüzde ise yine Fransız ihtilalinde olduğu gibi insanlar köprülerde katlediliyor. 228 yıl 

sonra. Bu devrimin günümüze getirdiklerini düşününce günümüze pek de bir şey katmadığını 

hatta aynı düşüncelerin günümüze güçlenerek sirayet ettiğini, İnsan ve Vatandaşlık Hakları 

bildirgesinden günümüze de bir ilerleme değil gerilemenin gerçekleştiğini söyleyebiliriz. 

Modern köleliğin zamanı, kapitalizmin güçlenmesi her tarafa yayılması, sömürge düzenine 

geçiş, ardından dünya savaşları. Hayatlarımıza milli eğitimin temelleri atılmaya başlanması, 



179 

 

hapishaneler ve okullarla. İnsan olarak eğitilmeye ihtiyacımız olduğunu gördüğümüz 

zamanlardayız, bunu istemeliyiz. 

İkinci Evin Hikayesi 

 

 Fiziksel olarak gelişmeye başladığımız andan itibaren 18 yaşına girdikten sonra hayatlarımıza 

giren başka bir eve doğru yol alıyoruz. Bu bina ikinci evimiz olan bankalar. Günümüzde artık 

kapısından girmemize de gerek yok çünkü ceplerimize kadar girmiş durumda. Hayatlarımızın 

o kadar merkezindeler ki herhangi bir bankayı seçme hakkını bizlere sunacak kadar güçlüler. 

Seçmeme gibi bir şansımız söz konusu değil. Okumak için borçlanmamız gerekiyor. Yaşamak 

için borçlanmamız. Bilgilenmek için borçlanmamız. Yemek içmek için borçlanmamız 

gerekiyor. Devlet olsun özel sektör olsun bankalardan alınan her maaşta, internetten yapılan her 

alışverişte, bankaya yatırılan ve bekletilen her parada daha da güçlenen bir sistem. Milyonları 

bulan kredi kartları, banka kartları, bazı kişilerde birden fazla kredi kartı veya banka kartı 

olduğunu düşününce çok büyük bir sayı ile karşılaşıyoruz. Faiz ve haksız kazanç 

Müslümanların çoğunlukta yaşadığı ülkelerde kimyanın bozulması anlamına geliyor çünkü faiz 

haram kılınmıştır. Her sabah çarpılmış gibi kalkanlar, uyanamayanlar, kendilerini Rabbimizin 

rızası yolunda değiştirmeyi düşünmeyenler, faizle iş tutmayı alışverişle bir tutmak ki Rabbimiz 

alışverişi helal kılmıştır, faizi ise haram. Rabbimizin emir ve yasaklarıyla yaşamaktan öte faizle 

iş tutarak en büyük zararı kendimize veriyoruz. En kutsal saydığı dinin emirlerinin yerine 

getirilmemesi ve buna göz yumulması üstüne desteklenmesi gelecekte farklı alanlarda da bir 

dizi problemi ortaya çıkartacaktır ki günümüzde hissedilen çoğu problemler de bununla 

alakalıdır. İşsizlik, yoksulluk, borçlanma, zenginlerin daha zengin olması, fakirlerin daha fakir 

olması gibi birçok etken sıralanabilir. Bu etkenler de Müslüman olmayan insanları da etkileyen 

unsurlardır. Yaşamlarımıza aldığımız bu eve karşı bir mücadele de akla gelecek sorulardan biri 

de maddi gücü düşük insanların algısında paralarımızı nereye emanet edeceğiz sorusu olabilir. 

Bir soygununda beş rakamlı bir paranın çalınması daha ilgi çekici olabiliyor. Çünkü algılar ve 

vizyon o şekilde gelişmiş. Küresel şirketlerin giriştikleri soygunlarda, üzerimizden elde ettikleri 

10, 11, 12 basamaklı sayılara karşı ise aynı tepkiyi veremiyoruz. Hayatlarımızda görebildiğimiz 

en yüksek meblağ ise yılbaşı ikramiyelerinde elde edilebilecek 8 rakamlı bir sayı. Bankaların 

yararları tartışmasız bir gerçek olarak insanlığın gelişimine katkıları özellikle sanayi devriminin 

ardından teknolojinin günümüze ulaşmasında büyük payı olan kuruluşlardır. Bu zamandan önce 

de bir o kadar da dünyanın sömürülmesinde etkisi vardır. Doğru ve yanlış, kar ve zarardan öte 

insanların soykırıma uğramasıyla milyonlarca masumun katledilişini bir teraziyle 

tartamayacağımız gibi bir kıyasta da bulunamayız. Avrupa ve Amerika merkezli gerçekleşen 

büyüme ve gelişme günümüzde diğer ülkelerin sömürülmesini meşru kılan ekonomik 

temellerle gerçekleşiyor oluşu. Bankaya ilk adım attığımız andan itibaren bankalara bağımlı 

yaşadığımızı düşünürsek modern çağın kölelerinin bizler olduğunu söyleyebiliriz. Bir ev almak 

için ömür boyu bankalara para ödemek. Hayatımızın her noktasında bu sistemi kendi ellerimizle 

beslememiz. Wall Street’i işgal et olayları da küresel olarak bu sisteme karşı bir farkındalığın 

olduğunu gözler önüne seriyor. Dünya’yı gelecekte nelerin bekleyeceğini şimdiden tahmin 

etmek ne kadar doğru bilinmez ama bankaların geleceğimizdeki rolleri ya değişecektir ya da 

ortadan kalkacaktır çünkü yüzde doksan dokuz uyanmaya başladı ve sayıları her geçen gün 



180 

 

artıyor. İnternet dünyamızda herkesten ve her şeyden daha güçlü konumda; uyandırmada ve 

savaşmada.  

 Yapay zekanın her geçen gün daha da gelişmesi, gelecekte bankacıların, avukatların, 

taksicilerin, doktorların, mühendislerin, psikologların, öğretmenlerin ve özellikle üretim 

tesislerinde çalışan işçilerin gelecekte işsiz kalacağından da hareketle nasıl bir dünyanın bizleri 

beklediğini söylemek her geçen gün daha da kolay olmasının yanında dile getirmekte bir o 

kadar da zorlaşıyor. Matematik derslerinde öğrenim hayatımız boyunca en çok korkulan 

derslerin başında gelmesi ardından çoğu kişinin ortak çekincesi olan ekonomi ve terimleri. Bize 

lanse edilen karmaşık görünen yapıyı anlamak istemiyoruz. Koşulsuz kabul edip her şeyi 

sorgulayan bizler finansal sistemi sorgulamıyoruz. Finansal okuryazar olmamız gerekiyor. 

Ayağımızdaki prangalara bakma ihtiyacı bile duymuyoruz. Hayatlarımızın merkezine yerleşmiş 

kapitalizmi görmezden geliyoruz. Bizleri fakirleştiren, haksız kazançları hayatlarımızın 

merkezine yerleştiren, bizleri her geçen gün daha da fakirleştiren diğer tarafta sırtımızdan daha 

da zenginleşen bankaları, bankalarla ortak olarak bizi sömüren zalimleri bu zalim sistemi 

görmüyoruz. Büyük algıların tesiri altında olduğumuzu iddia edenlere karşı da çatışmacı bir 

tavırla yaklaşıyoruz.   

 

Üçüncü Evin Hikayesi 

 Mevzumuz genelevlerin yararı veya zararı, tarihsel süreç içerisinde günümüze kadar olan 

sürece yansımaları, fahişelerin hakları, eşitsizlik kavramları değil. Tarihler boyunca kadın ve 

erkeklerin birbirini tamamlamaları yolunda sorunlara sebep olan en büyük etkenlerden  birinin 

de bu şeytan işi pislikler olduğunu belirterek devam edelim. Günümüze kadar olan süreçte çok 

çeşitli konularda araştırmalar yürütülüyor, hak ve özgürlüklerden, çalışma koşullarına kadar. 

Toplum genelinde ise kapatılıp kapatılmaması konusunda fikir ayrılıkları var. İnsanın açlığa 

karşı dayanıklılığını yaklaşık olarak altmış gün olduğunu düşünürsek tüm fuhuş mekanizmasını 

ortadan kaldırdığımızda kimsenin kimseye saldıracağını, tecavüz etme gibi bir davranışa 

başvuracağını söyleyemeyiz. Çünkü tarihin hiçbir döneminde veya toplumunda fahişelik 

tümden kaldırılamamıştır. Kaldırılması ise sadece toplumun ortak bir anlayışa, farkındalığa 

gelmesi ile ve isteğiyle gerçekleşebilir. Gelecekte de belki ihtiyaç duyulmayacağından, kölelik 

gibi, askerlik gibi ortadan kalkacaktır. İnsanlığın kötülüklerle mücadele sahasında yer alan 

düşmanlar içinde karanlık ve bu karanlık oluşumları destekleyen, teşvik edenlere karşı da 

olacaktır. Kölelik ortadan kalktığı zaman insanlar ayaklarındaki prangaları fark ettiğinde 

kendiliğinden ortadan kalkacak bir sektör. Günümüzde genelevler sanal olarak pornografi 

sektörü ile kendini gösteriyor, göz zinası ile. Her geçen gün güçleniyor ve kendini geliştiriyor. 

Topluma yansımaları da çok derinden gerçekleşiyor. Özellikle medya ve sinema sektörleri bu 

algıyı oluşturmada en ön saflarda hareket ediyor. Zihinlerimizi tesir eden bu sektör bizlerin ilgi 

ve alakası ile hangi boyutlara doğru gelişeceğini ve değişeceğini kestiremiyoruz. Belirli bir 

sınırın çizilmemesi, sürekli taleplerin artması, büyüyen bir sektör olması, her an ulaşılabilir 

olması adeta genelevlerden bu sektörden de daha tehlikeli boyutlara ulaştığını 

değerlendirebiliriz bunun sonucunu da gözlerimiz önünde can çekişen dünyada hayatlarda 

görebiliriz. Her ne kadar genelevlerini yasaklamayıp, pornografi ve benzeri çıplaklığı ve fuhşu 

özendiren oyunlardan dizilere ve filmlere, sosyal medya içeriklerine değin tüm sektörün önüne 



181 

 

bir engel koyuluyor olsa da kolaylıkla ulaşılabiliyor oluşu. Tarihi sinema tarihi kadar olan bu 

sektörün bu kadar baş döndürücü şekilde gelişmesi, büyümesi ve gelişmesi. Genelevlerin yerine 

pornografi sektörü, pornografi sektörünün de yerini yapay zekâ yüklü modellere bırakabilir. 

Pornografi sektörünün geleceğimizi daha fazla etkilemesi, fahişelik gibi tahribatlardan sonra 

daha büyük tahribatlara da yol açabilir. Algılarımız ve isteklerimiz küresel olarak bu sektörlere 

yön veriyor. Daha iyi bir dünya için, iyi düşüncelerle hareket etmek bile insanlığa zarar veren 

tüm sektörleri de etkileyecek şekilde beraber geleceğimizi daha samimi, güvenli, ahlaklı sevgi 

temelli bir yer haline getirebilir.  

 Bu üç eve karşı doğru bir şekilde savaşmak gerekiyor hem bireysel olarak hem de toplumsal 

olarak, insanlığı ne kadar sarıp sarmalasa da kendilerine bağımlı bir hale sürükleseler de 

kendilerine tutsak etseler de Müslümanlara diz çöktüremezler, en büyük korkuları da değişim, 

insanların değişim istemesi, bu değişimi istemeye gelmemiz için de maneviyat çalışması içinde 

olmamız, hayatlarımızda kötülüğümüzü görmemiz ve hayatlarımızı da değiştirmeyi istememiz 

gerekiyor kimden elbette Rabbimizden. Allah’ım iş senindir, yardımını diliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



182 

 

33 

 

Yolda Karşılaşılan Dost 

 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Yolunda bize dost olana hamd olsun, en sevgilisi üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar dosttan kaçar mı? 

 

 Hissettiğimiz, hayatın temellerini oluşturan her şey hareket halinde. Damarlarımızda akan kan 

da gözyaşları da ekmek kokusu da özgürlüğe giden adımlar da hep hareketle. Gerçek özgürlükte 

Rabbimizin yolunda daima onunla beraber olmakta her işimizde her düşüncemizde her 

hayalimizde. Düşünmediğimizde, hayal etmediğimizde, çalışmadığımızda yıpranıyoruz. 

İnsanlık için mücadele etmediğimizde ise karşımıza daha çok engeller çıkıyor ve daha çok 

hareket etmemiz gerekiyor o engelleri aşmak için. Kestirme yollar deniyoruz, püf noktalarını 

keşfediyoruz, engelleri aşıp hayatımıza devam ediyoruz sanki hiçbir engelle karşılaşmamışız 

gibi diğer bir engele doğru yol alıyoruz. İlişki bağlarımız zayıflıyor, kendimizi ait hissettiğimiz 

topluluklarla olan bağımız da aile, akraba, mahalle, ilkokul, ortaokul, lise, üniversite ve iş 

arkadaşlıkları da zayıflıyor. Sağlam temellerle oluşturulması gereken grup aidiyetini sağlayacak 

çevremizi ayakta tutacak unsurları kaybediyoruz çıkar ilişkilerimiz bitince. Beraber hareket 

ettiğimiz unsurlar bizleri tanımlarken, bizleri biz yapan unsurlarken, onlardan uzaklaşarak 

kendimizden de uzaklaşıyoruz başka bir benlik arayışına geçiyoruz. Geçmişe yönelik hareketi 

tetikleyen şeyler de azalıyor ki bizleri sadece düğünlerde ve cenazelerde bir araya getiriyor. Bir 

yerlerde belirli amaçlar için bir araya geliyoruz, aynı havayı soluyup, birbirimizi tanıma fırsatı 

buluyoruz. Ardından gruplaşmalarımız başlıyor. Çıkar ilişkileri, çoğu zaman mübadeleler, 

bazen aşk, bazen ortak düşünceler, ortak dil, ortak hayaller, biraz da samimiyet, biraz sevgi. 

Bizleri bir araya getiren unsurlardan daha fazla ayrıştıran, herkesin kendisini düşündüğü, 

herkesi gruplaşmaya iten bir sistem içerisindeyiz. Bu sistem bizleri günaydın demekten bile 

alıkoyuyor, gelecekte de kim bilir nasıl ilişkilerimiz olacak. İletişim kurmakta, kendimizi 

tanıtmakta, arkadaşlık kurmakta çok büyük sıkıntılarımız var. Arkadaşlıklar kurduktan sonra 

devamını getirmekte de çok büyük zorluklar yaşıyoruz. Sonucunda da hayatımızın belirli bir 

zamanın geçirdiğimiz insanlar bir hiç gibi hayatlarımızdan silinip gidiyor. Çevremizi oluşturan 

dostum dediğimiz bir elin parmağını geçmeyen kişiler bile bir bir silinip hayatlarımızdan 

gidiyor. Geriye sadece simaları ve sosyal medya hesapları kalıyor. Arkadaş gruplarının kendini 

sessizleştirmesi etkili iletişim yöntemlerinin öğretilmesi ile giderilebilecekken. Toplum olarak 

sessiz kalmayı seçiyoruz. Sonucunda da bir görüşme bile düzenlemekten aciz duruma 

düşüyoruz. Bizler ise maneviyat çalışması ile hak yolda bir araya gelerek bu süreyi uzatma 

gayretindeyiz, insanlığın samimiyetini, sevgisini, güvenini, saygısını göstermesi için ortak 

amaçlar çerçevesinde sürekli hareket halinde olabileceği, sömürülmediği, iyilik için karanlığı 

boğmak üzere bir bütün olarak. Bu yönde Rabbimizin rızası için kurduğumuz bağda 

düşündüğümüz kulun Rabbimizin rızasını kazanmasına yönelik yaşamını en güzel şekilde 



183 

 

desteklemek, bu halde olarak biz de Rabbimizin rızasını kazanmayı arzuluyoruz. Bizleri 

ayrıştıran, sessizleştiren, uzaklaştıran, nefret ettiren unsurları ortadan kaldırdığımızda dünya 

çekilmez bir yer olabilirdi, herkesin sürekli gülümsediği, güzel sözler söylediği, herkesin birbiri 

ile samimi ilişkiler kurduğu. İnsanların kötü özelliklerinden öte iyi özelliklerini görme 

gayretinde olduğumuz sürece, karşılıklı güven ve saygıya dayalı samimi bir dünya inşa etmek 

üzere yaşarsak yaşadığımız dünyamız da değişmeye daha da mükemmel ve yaşanılası bir yer 

haline gelebilir hak yolda olan dostlarımızla. Olması gereken daha çok yardımlaşma, birlik ve 

beraberlik, birbirini önemseyen insanların sayısının artması. Böylece insan kendini bu zalim 

dünyada yalnız hissetmeyebilir, amaçsızlık sarmalında kaybolmayabilir, kendini 

sessizleştirmekten uzaklaşabilir. 

 İlk olarak kendimizi değiştirmeye gayret ederek sonra çevremizi ardından da tüm Dünya’yı ve 

evreni, Rabbimizin rızası üzere yaşayarak, insanların bu yönde olan ihtiyaçları üzerine de 

düşünmemiz ve harekete geçmemiz gerekiyor, maneviyat çalışması bunu sağlıyor.  

 Belki tüm düşünceler yalanlanabilir, eksik olan yerler olabilir, beraber sorunlarımızı ortadan 

kaldıracak çözümler üzerinde düşünmemiz, tartışmamız gerekiyor. Nerelerde hata yaptığımız 

konusunda, nasıl hatalarımızı düzeltebiliriz, nasıl iyi bir insan, örnek bir Müslüman olma 

konusunda neler yapabiliriz, yatmadan önce kurduğunuz hayallerde bu düşüncelere yer 

vermemiz ve olumlu düşüncelerle ne yapabiliriz bu insanlık için, kullarına karşı büyük bir sevgi 

ve alaka ile, umutla sadece Rabbimizden umarak ve ona güvenerek Rabbimizin rızasını nasıl 

kazanabiliriz düşüncesinde olarak, kulların ihtiyaçlarını düşünerek ve bu ihtiyaçlarına yönelik 

de ne yapabilirim düşünceleri ile dua ederek uyumak ve kalkmak bile geleceğimizi 

şekillendirmede çok önemli kritik bir husus. Rabbimiz tek ve yegâne olan gerçek güç ve kuvvet 

sahibi en büyük destekçimiz ve yardımcımız olacaktır. Allah’ım iş senindir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



184 

 

34 

En İyi Oyun 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi yolunda beraber vazifelendirene hamd olsun, bize çok düşkün olanın üzerine de selamı 

 

 Hak yolda olanlar görev almaktan kaçar mı? 

 

 Doğumumuzdan sonra daha ilk zamanlarımızdan itibaren gülümsememizi sağlayan 

oyuncaklarla tanıştık, çocukluğumuzda da eğlenerek hayatı öğrendiğimiz çeşitli oyunlarla 

vaktimizi geçirdik, günümüzde de teknolojinin getirdiği değişimle de eğlence anlayışımız da 

oyunlara olan yaklaşımımız da değişmeye başlıyor bazen oluyor ki kendi hayatlarımızı 

yaşamaktan daha çok zevk aldığımız oyunlardaki karakterlere hükmederek maceradan 

maceraya koşup gerçek hayatta deneyimleyemeyeceğimiz şeyleri deneyimleyebiliyoruz. 

Oyunlarda imkân ve kabiliyetimiz ne kadar gelişirse yani unsurları ne kadar yönetme 

imkânımız artarsa bizleri içine o kadar çok çektiğini söyleyebiliriz. Hayatlarımızda da altımızda 

çalışanlara emirler vermek ve emirlerin karşılığını almak, askerlikte emirlere uymak, 

tarihimizde değişmeyen tek oyunun yönetmek ve yönetilmek olduğunu, bundan da zevk 

aldığımızı söyleyebiliriz. Yaşadığımız hayatta da yönetim sistemimiz daha kapsamlı, karmaşık, 

daha çok detaylı ve bir dizi kurallar içeren bir oyun alanı. Düşünürlerin geçmişten günümüze 

ideal bir yönetim biçimi üzerine ortaya koydukları eserlerde oyunu anlamak ve daha iyi bir 

oyun tasarlamak üzerine kurulu. Bu oyun içerisinde gözlerimizi açtığımızda da kendimizi bu 

oyunun bir parçası oluyoruz, bu oyunun ötesine geçmek de maneviyat çalışması ile mümkün ki 

maneviyat içerisine girdiğimizde de yavaş yavaş oyunu anlamaya, büyük resmi görmeye 

başlıyoruz, dünyanın bir oyundan bir eğlenceden ibaret olduğunu, bunun ötesinde de maneviyat 

çalışması ile gerçekten yaşadığımızı hissetmeye geliyoruz. Oyun sahası tam da üzerinde 

bulunduğumuz yer. Dünya’nın neresine gidersek gidelim içinde olduğumuz oyun oynanmaya 

devam ediyor. Diğer canlılarda oyun oynuyor, kaplumbağalardan eşekarılarına kadar. Bizler 

sadece kurallar koyuyoruz bu oyunun nasıl olması gerektiği hakkında. En iyi yönetim şeklini 

arıyoruz, en iyi kuralları olan oyunu oluşturmaya, kimsenin zarar görmeyeceği, herkes için adil 

bir oyun arayışındayız. Kimsenin keyfini kaçırmak ya da oyundan aldığı zevki gölgelemek 

amacında değiliz sadece hayatımızın parçası olan oyunun kurallarını düşünürken bu dünyayı 

da bizi de tüm alemleri de yaratan Rabbimizin emir ve yasaklarına kulak vermemiz de gerekir. 

Günümüzde geçmiş yönetim biçimlerini anlayamıyor oluşumuz, gelecekte de bizleri 

değerlendirenlerin bu insanlar neler yapmış böyle demeleri çok uzak değil. Bizlerin birbirini 

eleştirdiği, birbirini köle yaptığı, öldürdüğü, siyah beyaz diye parçaladığı bir dünya. Kendimizi 

değiştirmek adına adımlar atılabiliriz ilk olarak da Rabbimizin koyduğu kanunlara yönelik 

yaşamayı istemeye gelerek ki bu da maneviyat çalışması ile mümkün elbette Rabbimizin lütfu 

ile takdiri ile. Dünya’da ülkelerin yönetim şekillerine baktığımız zaman genellikle demokrasi 

ağırlıklı olduklarını görüyoruz, demokrasi olmayan ülkeler de Kuzey Kore aklımıza gelen ilk 

ülkelerden, biri diğeri Venezüella, Küba daha öncesinde de Sovyet Rusya. Bu ülkelere ve 



185 

 

yönetim şekillerine baktığımız zaman bizlerde hasıl olan düşünce genelde “demokrasi iyidir 

diğer yönetim biçimleri kötüdür” şeklinde olabiliyor. Bir de Komünist Parti yönetiminde olan 

Çin var. Sınırlarında istedikleri her şeyi yapma özgürlüklerini kendilerinde gören ve bunu bütün 

Dünya’nın demokrasi sarmalı oluşturduğu ortamda Müslüman Uygur Türkler ’ini kendilerine 

zararlı unsurlar olarak görerek ve halen günümüzde dahi toplama kamplarında insanlara 

işkenceler gerçekleştirmeleri. Gelecekte insanlığı nasıl bir yönetim biçimi veya biçimleri 

bekliyor, insanların zarar görmesine seyirci kalanlar mı yoksa kimsenin zarar görmemesi için 

mücadele eden yönetim biçimleri mi, nasıl yönetileceğimize kendimiz karar veriyoruz ve 

oyunun kurallarını oluştururken bağlayıcı olan unsurlar da bu çerçevede gelişiyor. İdeal 

yönetim sistemi için birçok kitaplar yazıldı, ideolojiler üretildi bazıları gerçekleştirilmeye 

çalışıldı bir sonuç alınamadı, tekrar denenmesi gündemde olanlar var, geldiğimiz nokta ise 

demokrasi. Günümüzde demokrasiye en ideal, mükemmel, en özgür şekilde bakılan bir yönetim 

sistemi, değil eleştirmek, övmemek bir problem olarak görülüyor. Herkesin kendisini 

düşündüğü Rabbimizin rızasını düşünmediği bir dünyada bu düşüncelere yönelik sistemler 

gelişir, herkesin birbirini düşündüğü bir dünyada da buna yönelik bir sistem gelişir, Rabbimizin 

rızasını arzulayan bir dünyada da dualar da bu yönde olur sistem de Rabbimiz lütfederse takdir 

ederse bu yönde değişir. Bu halde bencilce kendimizi düşünerek yaşayamadığımızı görüyoruz, 

savaşlar, kıtlıklar, hastalıklar, zulümler almış başını gidiyor, dünyayı kendi amaçları için 

sömürenler. Maddi olarak dünyaya yönelik bir eşitliği sağlayamayız lakin maddi olarak 

birbirimizi tamamlayabiliriz, birbirimize destek olabiliriz, birbirimizle paylaşabiliriz bu da 

herkes için daha çok zenginlik, refah demek, Rabbimizin rahmetinin üzerimize daha çok 

yağması demek ki Rabbimizin takdirindedir, sosyal olaraksa bir eşitliği sağlayabiliriz, hak 

yolda bir araya gelerek, beraber çalışarak, beraber koşturarak. Biçilen roller ve duruşlarla 

alakalı herhangi bir ideoloji veya bir düşüncenin herhangi bir partinin partizanlığını, 

tarafgirliğini yapmıyoruz. Rabbimizin rızasını arzuluyoruz, duruşumuz da Rabbimizin rızası 

yolunda atılan Rabbimizin rızasını arzulayan düşünce ve fikir akımlarına destek verici olmalı 

dualarımızla. Kur’an-ı Kerim Rabbimizin bize tüm alemlere lütfettiği, hayatımızı emredildiği 

okumak için yaşamak için yaşatmak için bir rehber, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav. 

Rabbimizin bizlere olan bir lütfu, Rabbimiz bizim iyiliğimizi istiyor bizse onun bize olan lütuf 

ve ikramlarından kaçarak bu lütuf ve ikramlarından yüz çevirerek en büyük kötülüğü kendimize 

yapıyoruz, emredildiği gibi yaşamaktan kaçarak, yüz çevirerek sonucunda da iyilik ve 

güzelliklerden kaçarak, kötülüğümüzle yaşayarak tüm sistemi de kötü bir şekilde etkiliyoruz, 

bu etki de bize olumsuz olarak dönüş yapıyor. Kötülüğümüzü düzeltme yoluna gitmeden, 

kötülüğümüzü düzeltmeyi istemeden, kötülüğümüzün farkında olmadan, kendimize bakmaktan 

sürekli kaçarak daha biz kendimizi değiştirmeyi istemeden tüm sistemin Rabbimizin rızası 

yolunda değişmesini beklemek, bu sistemi değiştirmeye yönelik bir arzumuz ve isteğimiz 

olmadan, bu yönde daha kendimize yönelik bir adım atmadan, tüm sistemin değişimi için nasıl 

adım atabiliriz, Rabbimize nasıl dua edebiliriz, ilk olarak kendimizden başlamamız gerekiyor. 

Siyasi parti taraftarları gibi kapı kapı gezmemize gerek yok, caddelerde toplanarak yürüyüşler 

yapmamıza gerek yok, silahlanarak mücadeleye girişmemize gerek yok, fiziksel olarak hiçbir 

şey yapmamıza gerek yok, sistem bizlerle fiziksel olarak mücadele ediyor, bizleri fiziksel olarak 

sömürüyor, fiziksel olarak tahrip ediyor, fiziksel kanallar aracılılığı ile saldırıyor, bizleri fiziksel 

olarak ayrı düşürmeye çalışıyor, fiziksel olarak medya gözlerimize saldırıyor, caddelerde 

fiziksel olarak çıplaklık kol geziyor, trafikte büyük bir kaos var, sistemde fiziksel olarak büyük 



186 

 

bir bozulmuşluk var dünyada, mahkemelerden hapishanelere, çiftçisinden memuruna, 

yöneticilerden yönetilenlere, öğretmenlerden talebelere, sosyal medyadan televizyonlara, 

okullardan tüm eğitim sistemine, çocuğundan yaşlısına değin hayatlarımızın her tarafında ve 

alanında büyük bir bozukluk var, büyük bir düzensizlik var, yozlaşma, kayırma, usulsüzlükler 

her yerde, toplumsal olarak da tüm sistemde de büyük bir bozukluk ve çürüme var, ekonomik 

krizler, hastalıklar, savaşlar tüm dünyada birisi bitiyor diğeri başlıyor, bizler de bu fiziksel 

tahribat karşısında da bu mücadeleyi manevi alana taşımamız gerekiyor, tövbe ederek, af 

dileyerek, Rabbimizden yardım dileyerek, maneviyat çalışması içinde olarak, hak yolda olan 

dostlarımızla bir araya gelerek, dua ederek, Rabbimizin rızası yolunda yaşamaya gayret ederek, 

peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in yolunda hayatlarımızın her anında onu örnek 

alarak. Allah’ım iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



187 

 

35 

İlk Kurşun 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bize cihadı lütfedene hamd olsun, yolunda en güzel cihat eden kulunun üzerine de selamı.  

 

 Karanlığa karşı ha ışık ha kurşun fark eder mi?   

 

 Bu topraklarda sırtımızdan yediğimiz ne ilk kurşun ve ne de son kurşun olacak. Nereden gelirse 

gelsin, kimden gelirse gelsin, neremize isabet ederse etsin Allah rızası yolunda aldığımız her 

bir darbe, göğsümüzü parçalayan her bir yara bineğimizde bir çiçek gibi ve gönlümüzde de bir 

gül olarak açar. Bu topraklarda yaşamanın bir bedeli var ve bu bedel diğer topraklara göre daha 

yüklü bir bedel, buna göre de bir getirisi ve götürüsü var. Geleceğe yönelik planlarımız da buna 

yönelik olmalı. Hayatlarımızda herkesin yaptığımız şeyleri takdir etmesini, kendimizi özel 

hissettirecek şeylerin söylenmesini, çevremiz tarından önemsenmeyi, başarılı bir hayat sürmeyi 

ve mutlu olmayı istiyoruz. Herkesin güzel şeyler söylemesini, kendimizi inandırmak için 

söylediğimiz “her şeyin daha iyi olacağını” başkalarından da duymak istiyoruz, her şeyin çok 

güzel olacağını. Bunları söylemeyen veya hissettirmeyen insanları karamsarlıkla suçluyoruz. 

Hiçbir şeyin güzel olacağını iddia etmiyoruz, ispatlamıyoruz, bilimsel olarak da 

desteklemiyoruz. Hayatta yaşadığımız türlü türlü sıkıntılardan sonra bu sorunları aştığımızda 

daha mutlu olacağımızı düşünüyoruz. Hayatta karşılaşacağımız sorunlardan kaçamayız lakin 

bu sorunlara karşı doğru bir çözüm yolu geliştirirsek üstesinden daha kolay bir şekilde 

gelebiliriz. Hayata olan yaklaşımımızı doğru bir şekilde inşa etmemiz gerekiyor. Bu da hayatı 

doğru bir şekilde okumaktan geçiyor. Çözüme kavuşturulacaksa bir problem ilk önce problemin 

farkına varılması, çözüm yollarının aranması ve bu yolların da adım adım uygulanması gerekir. 

Savaşmadığımız her salise hep beraber kaybediyoruz, hepimiz tek bir vücuduz, hepimiz aynı 

gemide yol alıyoruz. Neyi kaybettiğimizi de yavaş yavaş görmeye başladık. Geleceği 

değiştirmek istiyorsak bunu kendi içimizde aramamız gerekiyor sonucunda da iyi bir hayat 

yaşamak ve sunmak için de mücadele etmemiz gerekiyor.     

 

 Baştan anlamamız gereken iyi olanların ödüllendirildiği ve kazandığı bir dünyada değiliz. İyiyi 

oynamaya bırakıp iyi kullar olmaya gayret etmemiz gerekiyor ki en büyük ödül de budur, 

Rabbimizi razı edecek bir hayat sürmeyi istemek, bunu bize takdir ederse ki dilediğine 

dilediğini takdir eder bunu istemeliyiz, Rabbimizin bu dünyada bize olan en büyük lütfu da 

budur. Kötülük her yerde en çok da içimizde. İyi olmak isteyen insanların bir araya gelerek 

birbirine gülümsemesi bile büyük bir mücadeleye ve değişime Rabbimizin lütfu ile dönüşebilir. 

Kelimeler yetersiz kalabiliyor tanımlamalar yaparken ve düşünceler aktarılırken. Gözlerle 

anlatılanlar vardır, yaşayarak öğrenilenler, bazen sadece gönlümüzde hissederiz.  

 

 Gözyaşlarımızı durduramayız ama birbirimizin gözyaşlarına set çeken eller olabiliriz.  

 



188 

 

 Şu an buradasınız ve tüm karanlık da karşınızda, sayınız çok az, gücünüz de yok, buraya kadar 

geldiyseniz bir adım daha atmak için geç de değil, duamız Rabbimizden bir rüzgâr olursa ve de 

şu işimize de bir rüzgâr lütfederse bulutlar da emriyle hareket etmeye başlar ve yağmur 

damlaları da ikramı olur, yardımıyla da yıldırımlar bilir nereye düşeceğini. Gelecek olan 

yağmur insanlığın kavrulmuş gönüllerini de Rabbimizin lütfu ile tekrar canlandırabilir. Gerçek 

güç ve kuvvet sahibine Rabbimize sığınalım, ondan yardım dileyelim. 

 

 Anadolu’dan başlayan maceramız, belki başka galaksilerden, dünyalardan sonsuzluğa 

uzanacaktır elbette Rabbimizin rahmetiyle, lütfu ve ikramı sayesindeki takdir ederse. Allah’ım 

iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



189 

 

36 

 

Birlik 

 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 İslam’ı lütfedene hamd olsun, peygamberlerimize ve tüm salihlere selam olsun. 

 

 Birliğe kayıt formunu okuyup anladınız mı? 

 

 Rabbimizin huzurunda durduğumuzda nasıl ki hiç birimizin birbirimizden bir üstünlüğü yok 

aynı şekilde dünyada da sosyal olarak birbirini Rabbimizin rızası yolunda en güzel şekilde 

tamamlamaya yönelik, birbirimizden bir üstünlüğümüzün olmadığı bir dünya üzerine, bu yönde 

bir amaç üzerine çalışarak, toplumsal bir fikir birliğine vararak, böyle bir anlayışa gelmemiz 

gerekiyor, artık bu yaşadığımız şekilde yaşayamayacağımız gerçeğini görerek Rabbimizin 

rızası yolunda hareket etmemiz, birbirimizden bir üstünlüğümüzün olmadığı, her birimizin bu 

dünyada bir bütünün birbirini tamamlayan çok değerli parçaları olduğunu ve her bir parçanın 

yerinin de çok önemli olduğu anlayışına gelerek saygıyla, sevgiyle yaşamaya gayret etmemiz 

gerekiyor birbirimizi tamamlayarak. Bu halde olursak Rabbimizden bizleri değiştirmesi 

konusunda umudumuz olabilir, halk olmayı istersek, birbirini Allah rızası için seven, 

Rabbimizin rızasını kazanmak için yaşayan ve kulların bu halini seven, değer veren, bu iş 

üzerine gayret gösteren, çabalayan, dua eden insanlar topluluğu olursak, Rabbimizin gözünde 

birbirini kendisinden daha çok düşünen, kendisinden daha çok sevip değer veren parçalar 

olmayı, Rabbimizde bizlerin arasında olur rahmetiyle, yardımıyla, lütuflarıyla, ikramlarıyla, 

türlü türlü güzel sürprizleriyle. Rabbimize her iş kolay sadece istememiz gerekiyor ve bu 

istemenin de bir yolu ve yöntemi var ilk olarak da kendimizden başlamak.  Peki neden savaş? 

Barış varken neden savaşmamız gerekiyor? Bir Japon atasözü der ki “Savaşı bilmeyen, barışı 

da bilmez”. Dünya üzerinde sayısız savaşlar gelmiş geçmiş, günümüzde de çeşitli savaşlar 

çeşitli coğrafyalarda yaşanıyor ki yaşanmaya da devam edecek görünüyor çünkü sevginin 

olmadığı coğrafyada kan ve gözyaşları oluyor. Günümüzde ise savaşlar farklı bir boyuta 

bürünmüş durumda. Günümüzde süregelen barış ortamı altında yaşanan savaşlar ise herkese 

zarar veriyor. Bu savaşları gün yüzüne çıkartıp iyiliğin kazanması için mücadele edeceğiz. 

Bizler de savaşın nasıl olması gerektiğini ardından da barış masasında barışın nasıl olması 

gerektiğini göstereceğiz. Peki savaş nerede? Düşmanlarımız kim? Etrafımıza baktığımızda 

aslında her tarafta bir savaş, her tarafta haksızlığa, zulme, uğrayanlar, manipüle edilenler, 

kendini sessizleştirenler kendini sessizliğe gömenler var. Barışın hüküm sürdüğü bir düzende 

böylesine bir savaş ihtiyacı varken, barış masası da ortadan kalkıyor.  Düşmanımız ise 

kendimiziz, ilk olarak kendimizle büyük bir harbe girmemiz gerekiyor. Kendimizle olan 

savaştan sonra cephelerden cephelere koşacağız peki elimizde ne olacak derseniz, Kur’an-ı 

Kerim, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in hayatı, sevgi, güven, samimiyet, güzel ahlak, 

iyi düşüncelerden başka bir şey olmayacak.  Umutla, son savaş için son bir ateş daha o zaman. 

Karanlığın içinde gönülden gönle uzanan aydınlık bir köprü tüm dünyada. Allah’ım iş senindir, 

yardımını bekliyoruz. 



190 

 

37 

Haberleşme 

 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Bizi haberdar edene hamd olsun, tüm alemlerin habercisinin üzerine de selamı. 

 

 Sahi yoksa Hz. Muhammed Mustafa Sav.’ in haberi size gelmedi mi alemlere rahmet olanın? 

 

 Koşturacağımız savaş hem günümüzde daha yaşanılabilir bir dünya için hem de geleceğimize 

de daha güzel bir dünya miras bırakma amacı taşıyor, insanlar üzerinden, gönüller üzerinden 

taşınacak güzel bir miras bırakma amacı.  

Savaş hukukuna gelince; bir savaş başlatacağımız da düşünülünce kimse evinde bir sanayi 

tüpünün patlamasını istemez, bu tüpün komşusunda hatta düşmanının evinde dahi patlaması 

istemez, savaşları görüyoruz, başımızın üstünde binlerce sanayi tüpü gücünde bombaların 

patlamasını istemeyiz, başka ülkelerin de başının üstünde patlamasını istemeyiz ki buna gönül 

nasıl razı olabilir, savaştan maksadımız tanklarla, toplarla, tüfeklerle değil. Saflarımızı her bir 

adımda daha da sıkılaştırmamız gerekiyor buna özen göstermeye gayret etmeliyiz. Kalbi 

insanlığın iyiliği için atan herkesle de müttefik olduğumuzu ilan ederiz. Gönüllerimiz 

birbirimizin karargâhı. Etrafının dikenli tellerle, yüksek duvarlarla çevrili olmadığı, kimsenin 

adım atarken çekinmeyeceği, kapısı olmayan bir çadır, etrafını Rabbimizin rahmetiyle 

koruduğu kumaştan, döşekleri de Rabbimizin lütfu ile atılan, yolunda olan tüm kulları için.  

 Savaşta olanların birbiri ile olan ilişkileri nasıl sağlanacak, gönüllerimiz Rabbimizin lütfu ile 

bir olursa gönüllerimiz de lütfuyla da birbirini hisseder bu his de en güçlü histir, kalpten kalbe 

de bir yol lütfederse Rabbimiz bu yol da en keskin ve en hızlı iletişim aracı olur. Birbirleriyle 

hiç karşılaşmamış, belki de birbirlerini de hiç görmeyecekler, farklı illerde, ülkelerde olan 

insanlar, yatmadan önce aynı duaları etmişler, aynı hayalleri kurmuşlar, ayrı cephelerde olsalar 

da aynı savaşta yer alanlar, onların çocukları ve onların çocukları da bu insanların kalplerinin 

ayrı atması mümkün olabilir mi? Günümüzün en lüks iletişim aracı, o kadar özel ki kimsenin 

tenezzül etmediği, uğraşmadığı bir yol Rabbimizin lütfu ile sevgiyle inşa edilen. Çok gereksiz, 

çok yorucu, çok zahmetli gibi duruyor olabilir insanlara sevgi göstermek ki hayattaki en zor 

şeylerden, iyiliğin tarafında olmak, iyiliğin yolunda savaşmak, amaca karşı büyük bir önem 

duymayı gerektiriyor her zaman, büyük bir arzu gerektiriyor. İnsanları sevgiyle iyiliğin yoluna 

davet etmek ki bir hastayı ziyaret edersek o hastaya şifa olmayız lakin o hastanın şifa bulması 

konusunda Rabbimizden umutlu oluruz ve bu umudumuz da duamız olur ve hasta da iyileşme 

yolunda da o kadar Rabbimizden umutlu olur, ziyaret ettiğimizde hastayı Rabbimiz de bizimle 

beraber olur. 

 Ekmeğimiz olduğu sürece son kırıntısına kadar paylaşacağız. Belki bir gün uçurtma uçurmak 

için bir araya gelebiliriz. Ayak basmadığımız yer, sesimizi duymayan kulak, yolumuzu 

göstermediğimiz bir kul kalmayacak, gül kokusu tüm alemleri saracak inşallah. Rabbimiz iş 

senindir, yardımını bekliyoruz.    



191 

 

38 

Zaman 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Zamanımızı nuruyla bereketlendirene hamd olsun, nurunun üzerine de selamı. 

 

 Zamanı olanların umudu olmaz mı?  

 

 Toplumumuzu, dünyamızı, hayatlarımızı en önemlisi de geleceğimizi ilgilendiren hususlarla 

ilgili mücadele verirken bu alanları birer cephe şeklinde düşünmemiz zihnimizde öyle tahayyül 

etmemiz gerekiyor. Günümüzde birbirini seven insanların sayısından çok daha fazla ilişkilerde 

birbirinden nefret edenler, birbirine düşman olanlar, kutuplaşanlar var, sevgi ise yok denecek 

kadar az. Günümüzde samimiyet, güven, iyilik düşüncesiyle tüm insanlığı kucaklayacak 

temelleri atmak; insanların sessiz çığlıklarına koşmak, yanlarında olmak ve sorunlarına beraber 

göğüs germek, gelecekte bizimle beraber özellikle gelecek genç nesiller için de karşılaşacakları 

sorunlara karşı birliktelik ve dayanışma sağlayacaktır. Hak ve özgürlüklerin kısıtlandığı, farklı 

boyutlarda her geçen gün sayıları artan yardıma ihtiyaç duyan insanlığın, katledilen doğanın, 

en önemlisi de gelecek nesillerin birçok tehdit altında olduğu bir dünyadayız, toplum olarak 

yetişmiş insanların üzerine alacakları sorumluluklarla her alanda yer alacak cephelerimizle 

başta kendimizden başlayarak kendi dünyamız ardından Anadolu’nun ve tüm dünyanın da tüm 

evrenin de daha yaşanılabilir bir yer olması için Rabbimizin rızasını kazanmak üzere savaşmalı, 

kitapta yer alan bölümlerde değindiğimiz değinemediğimiz sorunlara karşı kendi açtığınız 

cephelerde hareket edebilirsiniz. Yakındığımız, her fırsatta dile getirdiğimiz haksızlıkları, 

sıkıntıları, ortadan kaldırmak için sesimizi sevgiyle daha güzel bir şekilde yükseltmemiz, 

insanlara dertlerimizi anlatmamız, sıkıntılarımızı göstermemiz, çözüm yolları üretmemiz 

gerekiyor. 

 Sevgi, güven, ahlak samimiyet ortamını tekrar yeşertmek, herkes için adil, hoşgörülü, cömert, 

samimi ve güvene dayalı bir toplum oluşturmak, farkındalığı arttıracak, belirli bir bilinç 

oluşturacak, kötülüğün yaymış olduğu kötü algıları dönüştürerek ortadan kaldıracak, insanlığı 

daha fazla sessizliğe boğarak değil karşılıklı etkileşimi ve iletişimi ortaya çıkartarak ki 

kurduğumuz ilişkiler de lütfu ve rahmeti ile gelişirse ve çevrede de etrafa da lütfu ile farklı bir 

buudu ortaya çıkartır. Zamanımızı da etkin ve verimli kullanmaya Rabbimizin rızası yolunda 

kullanmaya gayret göstermeliyiz. Gelecek nesillere bırakacağımız en güzel miras da mücadele 

olacak, mücadele duygusunu, mücadelenin ne olduğunu, savaşmanın, barışın, zamanın 

kıymetini doğru kullanıldığında Rabbimizin rızası yolunda nasıl bereketlendiğini görmeleri ne 

kadar kısa zamanlarda ne kadar büyük işler yapılabileceğini Rabbimizin rızası yolunda işlerin 

nasıl bereketlendiğini görmeleri olacaktır, daha çok umutla daha çok sevgi inşa etme üzere 

gayret göstereceklerdir. Rabbimizin lütfu ile bizlere takdir ettiği tek sermayemiz, tek gücümüz, 

tüm umudumuz, tek kaynağımız zaman, herkesin sahip olduğu, paylaştıkça da çoğalan bir 

özelliği var, insanlığın göz ardı ettiği, farkına varamadığı, hayatını güzelleştirmek için hayatları 



192 

 

güzelleştirmek üzere Rabbimizin rızası yolunda harcamadığı, kıymetini bilmediği. Dünyaya 

umut olacaksak umutlu olarak işe koyulmalı, sevgi ile iş tutacaksak ilk en yakınlarımızdan 

başlamalı. Okumak, çalışmak, paylaşmak ve hep sevgiyle, samimiyetle, güvenle, istikrarla, 

Rabbimizin yolunda emredildiği gibi böylelikle de insanların çevresine ışık saçması ki bir 

karşılık beklemeden, tarafların hiç farkında olmayarak lütfu ile hediyeleşmeleri gibi. Allah’ım 

iş senindir, yardımını bekliyoruz. 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



193 

 

39 

Sokak Kandilleri 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 Karanlığı nuru ile dağıtana hamd olsun, nurunun üzerine de selamı. 

 

 Nuru olanlar karanlıktan kaçar mı?  

 

 Yollarımızı aydınlatan bir nebze de olsa karanlığı bertaraf eden lambalarımız var. Sokak 

lambalarının, cızırtılı olması, az ışık vermesi, bir hatadan dolayı yanmıyor oluşu ya da sürekli 

yanıp sönüyor olması o bölgede yaşayan insanların birinci derecede dikkatini çeken 

sıkıntılardan birine dönüşür, o lambanın tamir edilmesi için adeta o sokaktakiler seferber 

olurlar, belediye ekiplerinin de birinci önceliğine dönüşür çünkü bir düzen içerisinde dizilen bir 

düzen içinde de çevreyi aydınlatan lambalardan birinin yanmaması büyük bir düzensizliğin 

göstergesi olarak yorumlanır, günümüzde sokak lambaları belirli bir sistemle 

konumlandırılıyor. Yüksekliğinden etrafa bakışına, bulunduğu yere göre lambadan lambaya 

değin saçılan ışıklar da farklılaşıyor. Sokağa yetersiz gelenler var, kendi önünü aydınlatmakta 

zorluk çekenler, plansız konumlandırıldığı için sokağı tam aydınlatamayanlar birbirinden uzak 

düşenler var. Hayatlarımızı kolaylaştıran bu lambaları sokaklarımızdan kaldırsak o evimize, 

sokağımıza, caddemize bakan sokak lambaları olmasa bu karanlığa katlanabilir miyiz, 

güvensizlik hisseder miyiz yoksa alışır gider miyiz pencerelerden bakınca etrafta olan biteni 

göremediğimiz karanlık gecelere, hayatlarımızda ışığa ihtiyacımız var, sokak lambalarına 

ihtiyacımız var, sokaklarımızı aydınlatmak için sokak lambalarına sahibiz lakin gönüllerimizi 

aydınlatmak için daha çok sokak lambalarına ihtiyacımız var. İnanıyoruz ki her bir sokak 

lambası tüm coğrafyalarda bulunduğu sokağı aydınlatmak için elinden geleni yapacaktır. Örnek 

sokak lambalarını ilk olarak Anadolu üzerinde inşa etmemiz gerekiyor birbirine yakın bir 

şekilde. Tüm lambalar bir kaynaktan etrafına ışık saçıyor elektrikle parıldıyor. Nur da ziyadan. 

Gönlünüzü bu yola bağlarsanız gönlünüz de nurlanmaya başlar, etrafınıza da ışık saçmaya 

başlarsınız Rabbimizin rahmet ile lütfu ve ikramı ile dilerse takdir ederse, Rabbimizin takdiri 

ile, lütfu ile bütün dünyayı da Rabbimizin lütfu ile tüm alemleri de aydınlatacak bir kaynağa 

sahibiz Kur’an-ı Kerim’in ve habibi Hz. Muhammed Sav.’ in nuruna sahibiz Rabbimizin lütfu 

ile rahmeti ile şükürler olsun.  

 Savaşın yükü omuzlarımızda, belki çok yorgunuz, hayallerimiz de umutlarımız da tükenmiş 

olabilir, her tarafımız düşmanlarla çevrilmiş olabilir, kalbimizde bir delik açılmış, üstümüz 

başımız paramparça olmuş, ayaklarımız ıslanmış soğukta titriyor da olabiliriz, son bir defa 

daha, son gücümüzle Allah rızası için umutla koşturmamız gerekiyor. Allah’ım iş senindir, 

yardımını bekliyoruz.  

 Allah’ım nurunla aydınlat bizleri, Kur’an-ı Kerim’ in nuruyla, habibinin Hz. Muhammed Sav.’ 

in nuruyla, nuruyla karanlıkları aydınlanan salihlere selam olsun. 



194 

 

40 

Korkma 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarız. 

 

 İslam sancağını lütfedene hamd olsun, sancaktarının üzerine de selamı. 

 

 Hak yolda olanlar savaştan kaçar mı?  

  

 Birçoğumuzun duyduğu ilk şiir, okuduğu ilk şiir, çeşitli duygular yaşadığı ilk şiir, İstiklal 

Marşımız bize ilk seslendiği kelime de korkma. Korkuyoruz. Sevmekten, âşık olmaktan, 

yaşamaktan, savaşmaktan, inanmaktan, düşüncelerimizden, düşüncelerimizi hayata 

geçirmekten, sahip olduğumuz her şeyi kaybetmekten hatta sahip olmadıklarımızı 

kaybetmekten bile. Ölümden korkuyoruz. Hem de nasıl korkuyoruz. Yaşatmaktan da 

korkuyoruz. Korkutuluyoruz, düşmanlarımız tarafından korkutuluyoruz, korkmak istiyoruz, 

korkarak yaşamak kolayımıza geliyor, korkmak işimize geliyor. Eleştirmek, linç etmek de öyle.  

Eleştirilmekten de korkuyoruz, eleştirilerin linç olarak dönmesinden de. İşsiz kalmaktan, 

çalışmaktan, damgalanmaktan, farklı olmaktan, hapse girmekten, tımarhaneye kapatılmaktan 

korkuyoruz. Korkunun yansımaları kula kulluğa dönüşüyor, korku da yalana dönüşüyor 

doğrular karşısında. Savaşlar barışa, barışlar da savaşa dönüşüyor korkuyla. Mantıklı olmayan 

şeyleri eleştirmekten, mantıklı gelen şeyleri savunmaktan, yazmaktan, çizmekten, özgürlükten, 

fakirlikten korkuyoruz, ekmek bulamamaktan, paylaşmaktan, evlenememekten, ev, araba 

alamamaktan, çocuklarımıza güzel bir miras bırakamamaktan. Mezar taşımızın olmamasından 

korkuyoruz, cenazemize katılacaklara kadar düşünüyoruz ve korkuyoruz yalnız uğurlanmaktan. 

İstiklal şairimiz Mehmet Akif Ersoy Ra. neden korkma demiş düşünelim, düşmandan mı, 

gelecekten mi, umut etmekten mi, umutsuzluğa kapılmaktan mı, hayal kurmaktan mı, 

hayallerimizi paylaşmaktan mı, savaşmaktan, eşimizi dostumuzu kaybetmekten, ailelerimizi, 

sevdiğimiz şeyleri kaybetmekten, bir dostla bir araya gelememekten, özgürlüğümüzü 

kaybetmekten, ömür boyu hapis hayatından, tiyatral mahkemelerden, insanlarımızdan, akıllı 

geçinenlerden, yetimin hakkını yiyenlerin karşısında durmaktan mı, evet sizler korkabilirsiniz, 

cesaretiniz de olmayabilir son bir kez savaşmak için, gücünüz de kalmamış olabilir, bildiğiniz, 

alıştığınız düzende de yaşamak ağır basıyor olabilir, halinizi değiştirmek rahatınızı bozmak zor 

geliyor olabilir, karanlığın karşısında dikilen ve her şeyini bu mücadele için seferber eden hak 

yolda olan kullardan, nurlardan korkmanıza gerek yok. Allah bizle beraberdir, korkmanıza 

gerek yok. Korktuklarınız bir grup şeytanlaşmış erkekle cadılaşmış kadınlardan ibaret. Karanlık 

bir odada yanan mum nasıl karanlığı yok ediyorsa, karanlıklarının karşısında parlayan nur da 

onları kahrediyor Rabbimizin lütfu ile ikramı ile takdiri ile şükürler olsun.   

 Korku imparatorluğunu yıkmak için her şeyden önce ilk olarak kullarda Allah korkusu olmalı 

ki bu korku da ne cennet sevdası ne de cehennem ateşinden, yaşadığımız lütfedilen 

hayatlarımızda Rabbimizi razı edemeden göçüp gitme korkusu olmalı. 



195 

 

 İnandığımız, güvendiğimiz her şeyi sömürerek ortaya çıkan karanlıklar ordusu, biliyoruz ki 

hepiniz büyük korkular içerisindesiniz. Alabildiğine karanlık olduğunuzdan en ufak bir ışık bile 

hepinizi kaçırmaya yetecektir. Bu ışığı da aşkla yakmaktan onur duyarız. Bu millete ağaç 

kabuğunu reva görenler, Balkan Harbinde de yine aynı şekilde bu millete ağaç kabuklarına 

mahkûm eden zalimlerin mümessilleri, bebekleri daha annelerin karnındayken katleden 

zalimlerin tohumları, sizi vatan hainleri bu vatan size kalır mı, Allah’ım iş senindir, yardımını 

bekliyoruz. 

 Ya Rab gönüllerimizi yolunda habibinin Hz. Muhammed Sav.’ in sevgisiyle bir araya getir 

yolunda bizleri kenetlendir, sen istersen olur, ol dersen olur, Rabbimizin rızası yolunda nefer ve 

habibine de kardeş olanlara selam olsun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


