
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
Esrarü'l Lugateyn 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

2 
 

ÖNSÖZ 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Bu iş için sizden istediğimiz hiçbir ücret yoktur, zaten sizden 

istediğimiz bir şey de yoktur, tek isteğimiz de Rabbimizin lütfettiği, habibinin nuruyla 

aydınlattığı dosdoğru yolu dilemenizdir, sevgiyle yolunda kulluk etmenizdir ki bu 

isteğimiz de Allah’adır. Sözlerimiz Allah rızası için ve Allah’tan çekinenler içindir. Kibirli 

bir şekilde tövbeye yanaşmayıp yan çizenlerden olmayın. Düşman olarak kula kendisi 

yeter. Bize karşı kibirlenmeyin, itaat ve teslimiyet gösterin. Tuttuğumuz yol gerçekliği 

meydanda olan hak yoldur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

3 
 

 Bismillâhirrahmânirrahîm. Bu sözlük maneviyatı daha sağlam temeller üzerinde inşa etmek 

adına Allah rızası için hazırlanmıştır. Kelimelerin anlamları ve verilen tavsiyeler de 

maneviyatla alakalıdır. Elimizden geldiği kadar basitleştirmeye ve anlaşılabilir olmaya gayret 

ettik ki bu yazılanları okumayı yeni öğrenmiş bir çocuğun dahi anlayabileceği bir seviyeye 

getirmeye çalıştık aynı zamanda da daha bütünsel bir bakış açısıyla bakarak okunmasını 

sağlamaya çalıştık  

 Neden Kur’an-ı Kerim’i okuyup anlamaya çalışmamıza bu kadar çaba harcamamız gerekiyor 

derseniz; Güzel bir cevheri olan bu taşı güzelce temizleyip bir şekle kavuşturmak için güzelce 

de yontmak ister, bir çiftçi toprağa ektiği ürünler için o toprağın yağmur almasını ister, 

hayvanları olan çiftçi hayvanları için sağlık ve sıhhat ister, aşık olan kadın ve erkek aşkının 

ateşi sönmemesi için mücadele ederler, bir öğretmen yetiştirdiği çocukların iyi yerlere 

gelmesini başarılı olmalarını ister, herkes verdiği emek ölçüsünde Rabbimizden bir dua 

halindedir. Anne ve baba da evlatları için onların gelişimi için emek ve gayret sarf ederler ki 

anne daha bebeklikten itibaren sütüyle evladını besler. Rabbimizde bizleri rahmetiyle 

destekliyor her nasıl ki yağmur bunun en gözle görülebilir örneği olsa da bunun arka planında 

cennetten üzerimize uzanan rahmet ırmakları var. Biz de tüm insanlık için çalışan kullardan bir 

kuluz ki Rabbimizin lütfu ve takdiriyledir siz de bu kitaplara çalıştıkça tüm insanlık için çalışan 

kullardan olma konusunda umudunuz olabilir Rabbimizi razı etme konusunda Rabbimizin sizin 

için takdiri de bu yöndeyse. Tüm insanlık için tüm insanlığın Rabbimizi daha iyi tanıması için 

resulünü daha iyi tanıması için ve böylelikle de Rabbimize daha iyi kullar olabilmesi adına 

emek verdiğiniz için sizde tüm insanlık için Rabbimizden rahmet dilediğiniz bir duaya gelme 

konusunda umudunuz olabilir. Böylelikle bizler de üzerimize düşen takdir edilen vazifeyi 

yerine getirdiğimiz için iyi bir kul olma konusunda da umudumuz olabilir. Bu yolda çalışan 

insanlarla bir araya gelerek daha güzel bir iş ortaya koyabiliriz, nasıl ki komşumuz bir çiftçiyse 

biz de çiftçiysek beraber güzel bir ürün için çalışabiliriz, o bizim traktörümüzü kullanır biz de 

onun hayvanlarının gübrelerini böylelikle beraber yardımlaşırız, eksiklerimizi kapatırız, işte biz 

de bir amaca yönelik çalışırsak böyle de bir çevremiz olursa amacımızı da o kadar kolay bir 

şekilde gerçekleştirebiliriz, hedeflerimize o kadar kolay bir şekilde ulaşabiliriz ve yoldan da 

sapmadan hedefimize kitlenebiliriz. Nasıl ki bir çiftçi hasat zamanına kadar toprağı sulamaya 

devam ediyor sulayamadığı zaman yardım istiyor, ümitsizliğe kapılmadan ürünler çıkana kadar 

sulamaya devam ediyor ki inancı bu yönde, tecrübesi bu yönde hareket etmesini söylüyor aynı 

şekilde bizlerde maneviyat çalışmasında bu halde olmalıyız, hayatımızın sonuna kadar bu iş 

üzere çalışıp gayret göstermeliyiz. Sözlüğü hazırlarken çeşitli bölümlere ayırdık, ayırdığımız 

bu bölümleri de harf önceliğine göre değil belirli bir anlam sırasına göre yerleştirdik ki bir bütün 

olarak okunabilsin ve güzel de bir çerçeve çizebilelim. Kur’an-ı Kerim okurken de hayatımızı 

emredildiği gibi okurken de peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i hayatımıza örnek alırken 

de hak yolda bir çevre içinde kullarla beraber olduğumuzda da kullarla iletişimimizde de 

hayatımızın her alanında da karşımıza çıkan yapboz parçalarını, ip uçlarını bir araya getirmeye 

gayret etmemiz gerekiyor, bu alemlerde her şey nasıl ki birbiri ile bağlantılıysa o parçalar da 

birbiri ile bağlantılı. Doğru bir çalışma ile o parçaları toplayarak en güzel şekilde de 

yerleştirmemiz gerekiyor. Hayatımızı yaşarken görüyoruz ki tüm alemler bir bütün her biri bir 

bütünün bir parçası her bir parçanın bir görevi var, Kur’an-ı Kerim’i de bir bütün olarak okuma 

gayretinde olmaya tüm alemin birbiri ile ilişkisi olduğuna tüm ayetlerin de okurken parçalara 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

4 
 

odaklanırken bütünü görmeye de gayret etmeliyiz. Bugün burada bu yazıları okuyorsanız uzun 

zamandır olmayan bir şey oluyor demektir, bir araya geldiğimiz bu an her an olan bir şey değil, 

bu daveti kaçırmayın, size tavsiyemizdir ki geldiyseniz bu işin peşini bırakmayın, selamlarım, 

dualarım ve tüm sevgim sizinle beraber olsun. Dikkatinizi henüz bu işe vermediyseniz vermeniz 

için tam zamanı. Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile tüm ifşa olan sırlar sizler için sıralandı, 

düzenlendi bir araya getirildi. Merhaba. Merhaba Allah’ın kulu. Sahiden olmadı mı haberin hak 

yolda olanlardan. Onlar hak yolda koştururlar Rabbimizin rızası yolunda. Bir sınıf olduğunu 

var sayalım, sınıfın içinde de sıralar, sınavımız da bu dünyada, sorumlu olduğumuz kitabımız 

da Kur’an-ı Kerim, rehberimiz, peygamberimiz, habibi, tüm alemlere de rahmet olan Hz. 

Muhammed Sav. işte biz de bu sınıfta bir masadayız, dersi dinlerken çıkardığımız notlar da bu 

yazılanlar, şayet bu sınıftaysanız beraberiz, farklı sıralarda oturuyor olabiliriz, farklı kitapları 

da yanınızda getirip bu kitaplardan da derste yararlanıyor olabilirsiniz, herkes gönlünün 

ısındırıldığı kitapla olmak ister o kitabı diğer kitaplardan da daha çok önemser, daha çok vakit 

geçirir, daha çok sevgi gösterir ki bu gayet normaldir lakin Allah rızası yolunda her iş çok 

kıymetlidir, elbette kitapların da derecelerinden bahsedebiliriz lakin sınıfta çeşitli kitapları da 

dayatmak doğru olmaz, sırada yanımız boş, oturmak isterseniz de notlarımızdan çalışmak 

isterseniz de hay hay baş üstüne seve seve işte notlarımız. Maneviyata başlangıç için 

maneviyatın başlangıcına getirecek bir kitap  olarak okuyabilirsiniz. Şu hayatta yapacağınız en 

önemli işlerden biri de maneviyat çalışmaktır, en mantıklı iş önem sırasında da başı çeken. 

Maneviyat ile ilgili kitaplarla ilk karşılaşmanız olabilir, Kur’an-ı Kerim’i daha önce okumamış 

olabilirsiniz, daha önce okumuşta olabilirsiniz şimdi güzel bir başlangıç yapıyoruz, hayatta 

farklı farklı hallerden geçiyoruz ki bu yazıları okurken de halimiz kendimizi en iyi hissettiğimiz 

hal olmayabilir, okumaya devam edince de bu halinizin değişeceğini garanti edemeyiz lakin her 

halimizden öğrenebileceğimiz şeyler vardır bunu keşfe çıktığımız bir yolculuktasınız. Daha 

önce “Allı Kitap” maneviyata giriş kitabı ve “Ed-Dua’tûl Hidayetûn” dua kitabında da birçok 

konuya çeşitli kelimelerin anlamlarına değinmiştik, çeşitli açıklamalar yapmıştık, daha detaylı 

olarak açıklanması gereken hususları biraz daha açtık. Temel bazı kelimelerin anlamlarını 

açıklamadık çünkü ufak bir araştırma ile günümüzde her türlü bilgiye ulaşmak mümkün, çeşitli 

yerli yabancı sözlüklerden hatta yapay zekadan da yardım da alabiliriz, kelimelerin kökenlerine 

doğru yolculuklar yapabiliriz, kelimelerin anlamlarını karşılaştırabiliriz. Doğru bilgiye ulaşmak 

da ancak Rabbimizin yardımı ile olabilir, biz maneviyat çalışması içinde kendimizi Rabbimize 

bırakırsak bizlere en güzel bilgiyi en doğru şekilde ulaşmamız konusunda yardımını 

lütfedecektir bundan umutlu olmamız gerekir. Bir kütüphaneye girdiğimizde kitapların çeşitli 

şekilde sınıflandırıldığını görürüz ki şayet sınıflandırılma olmasaydı aradığımız bir kitabı 

bulmak uzun bir vaktimizi alırdı, maneviyat çalışması içinde olduğumuzda da başta her şey 

gözümüze karmaşık gibi gelebilir lakin bir masaya oturup elimize kitabı aldığımızda sorular 

dört bir yandan etrafımızı sardığında Rabbimizin rahmeti yetişecektir sorularımıza da en güzel 

şekilde cevaplar lütfedecektir, umutlu olmalıyız, dua etmeliyiz, Rabbimize güvenmeliyiz, 

Rabbimize sığınmalıyız. Öğüt vermek için, korkutmak için can atmıyoruz, kibirlendiğimizi de 

düşünmeyin herkesin içinde biraz kibir bulunur kimisi bunu kendisi besler kimi zaman da 

başkaları bu kibri büyütür bizler elimizden geldiği kadar kibrimizi küçültme gayretinde 

mücadele ediyoruz, gerçek manada bizden daha iyi bir konuma gelmeniz için gayret ediyoruz. 

Bir dağa uzaktan bakınca dahi insanı kendinden geçiriyor büyüklüğü ile bu dağ ile de yarışa 

girişmek ne kadar da cahilce olur bir insan için. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

5 
 

Bismillâhirrahmânirrahîm 

  

Kelime Anlam 
 

Rahman 
Rahim 

 
Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarım. Rahman ve Rahim 

Rabbimizin isim ve sıfatlarındandır. Bir işe başlarken Rabbimizin hem bu 

dünyada yardımını dilemek hem de ahiretimizde de bu başladığımız işin 

hakkımızda hayırlı olmasını istemek, ona güvenmek, onun rızasını istemek, 

ona sığınmak. 

 

İsimler ve 
Sıfatlar 

Nasıl ki insanları isimleri ile birbirinden ayırıyoruz bu isimlerin de çeşitli 

anlamları var Kur’an-ı Kerim’de yer alan ayetlerde de Rabbimizin birçok 

isimleri bulunur, bu isimlerin de sahip olduğu sonsuzluğa uzanan anlamları 

var, bu ayetler de o anlamlara ışık tutuyor. Rabbimizi daha iyi tanımamızı 

sağlıyor ki ona daha iyi kulluk edebilmemiz için. 

 
Esma Rabbimizin isimlerinin çoğulu demek.    

 
Ayet Kur’an-ı Kerim’de yer alan cümleler, kelimeler, harfler Rabbimizin hep 

katından bizlere lütfettiği kutsal işaretleridir, delillerdir, mucizelerdir.  

 

Sure Bu ayetlerin belirli bir bölümünün belirli bir zaman, anlam ve olaylar silsilesi 

sonucu bir araya getirilmesiyle sureler meydana gelir. Yüz on dört adet sure 

bulunmaktadır.    

 

Kur’an-ı 
Kerim 

Kur’an-ı Kerim de bu surelerden oluşan bir kitaptır. Kur’an-ı Kerim için üç 

farklı tanımlamada bulunabiliriz. Kur’an- Kerim Rabbimizin sözleridir, 

değişmemiştir. Ahiret bilgisi de içinde bulunur, ölümden sonra bizleri 

bekleyecek olan süreci de anlatır, Rabbimiz kendisi hakkında bizleri 

bilgilendirir, Rabbimiz kendisini nasıl razı edebiliriz bu konuda bize 

Rabbimiz bir yol gösterir ve bu yolda da yaşayacağımız, dikkat etmemiz 

gereken süreçleri Rabbimiz bizlere en güzel şekilde anlayabileceğimiz 

şekilde açıklar. Kur’an-ı Kerim’ de ayetleri de hiçbir zaman, hiçbir şekilde, 

değişmez maneviyatın dili geçmişte nasılsa günümüzde de öyle gelecekte de 

böyle olacak, değişmeyecek, Kur’an-ı Kerim maneviyatımızda olan 

değişimleri anlatır, Dünyada yaşanan değişimi ve gelişimi değil.  

 

Mushaf Masamızın üstünde, dolabın içinde duran nesnel elle tutulan gözle görülen 

Kur’an-ı Kerim kitabı için bu tabiri kullanabiliriz.     

 

 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

6 
 

Furkan Kur’an-ı Kerim’in bir anlamı da Furkan’dır ki bu hak ve batılı ayırt etme 

manasındadır, Kur’an-ı Kerim’i  okuyarak iyi ve kötüyü hayatımızda ayırt 

etmeyi sağlarız. Gözümüzle gördüğümüz kulağımızla duyduğumuz 

kalbimizle hissettiğimiz yani hayatı tüm yönleri ile tecrübe ederken bize 

referans olan bize emredildiği gibi yaşama konusunda yardımcı olan 

Furkan’dır 

 

Kur’an Peygamberimize gelen “Oku” emri ilk Kur’an-ı Kerim ayeti olmuştur, 
hayatımızı Rabbimizin emrettiği gibi okumaya başlarsak Kur’an da 
gönlümüzde kendisine yer edecektir ki böylelikle Kur’an ile yaşayan 
kullar olabiliriz. 
 

Peygamber Peygamberler Rabbimizin katından bizlere ne ulaştırdıysa vahiy yolu ile 

alarak bizlere iletmek için görevlendirilmiş Rabbimizin kulları olan bizler 

gibi kul olan elçileridir.  

 

Vahiy Rabbimizin bizlere ulaştırmaları için dilediği gibi seçtiği peygamberliği 

takdir ettiği kullarına çeşitli yollarla ulaştırdığı haberler üç yoldan elde edilir: 

İlk olarak Hz. Musa As. gibi doğrudan Rabbimizin kuluna hitap etmesi ile 

doğrudan işitme yolu ile bu işitme hali en üstün makama da işaret olmakla 

beraber diğer peygamberlerimizde bu işitmenin olaylar karşısında nasıl 

davranmaları gerektiği konusunda da ilham yoluyla da elde etmeleri bu 

işitme türünün alt basamakları olarak değerlendirilebilir, ikinci olarak 

peygamberlerin meleklerle desteklenmesi ki örnek olarak Ruhulkudüs ile 

Hz. İsa As. ve peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in de Hz. Cebrail As. 

ile desteklenmeleridir. Son olarak da miraç ve rüyalar yolu ile vahiy 

almalarıdır, Rabbimiz görmeleri gereken ve anlatmaları gereken hususları 

miraç ve rüyalar yolu ile de peygamberlerine ulaştırmıştır. Peygamber 

olmayan kulun da vahiy alması mümkündür, peygamberlerin yolunda giden 

kulların aynı işitme konusunda belirttiğimiz gibi Rabbimizin rahmetini bu üç 

yönden de bizlere takdir ettiği ölçüde dilerse ulaştırır, Kur’an-ı Kerim 

okurken ayetleri anlama ve yaşama konusunda, meleklerin bizleri de 

dualarına katması, güzel rüyalar görerek sevincimizin ve imanımızın artması 

gibi örnekler verilebilir lakin tüm bu hususlar Rabbimiz ile bizim 

aramızdadır. Peygamberlik yolu son peygamber Hz. Muhammed Sav. ile 

kapanmış mühür vurulmuştur. 

 

Haber Kaynağından birinci elden elde edilen bilgi. 
 

Bilgi Anlayıp kavrayabileceğimiz, öğrenebileceğimiz, gerçek ve tartışmasız 
haberlerin tümünü kapsar.   
 

Melek Ruh sahibi Rabbimizi zikreden alemlerde çeşitli görevleri ve makamları 
olan farklı sayıda kanatları olan kullar. 
 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

7 
 

Kanat Kanatları nesnel olarak kuşlarla ilişkilendiririz her bir kuşun farklı farklı 

kanatları farklı görevleri var, tavus kuşu kanatlarıyla düşmanı korkutuyor, 

sinek kuşu hızlı kanat çırpması ile kızıl akbaba da kanatları ile yükseklere 

uçması ile ön plana çıkıyor. Bir de bizi sevenlerin üzerimize kol kanat 

germesi anlamı vardır ki bu da bizleri koruyup gözetmeleri ihtiyaçlarımızda 

yanımızda olmaları şeklinde okuyabiliriz. İşte meleklerin kanatlarından 

bahsedilmesini de iki anlamı birleştirerek okuyabiliriz. 

 

Ruh Rabbimiz ile nurdan bir bağımız varsa onu her anımızda hissettiğimiz bir 

haldeysek ruhumuz olduğunu söyleriz.  

  
Rüya Uyku halinde gördüğümüz şeyleri tanımlamak için rüya gördüğümüzü 

söyleriz. Rüyaların birer işaret olması için maneviyatta ilerlememiz gerekir 

ki yoksa bir anlam bağlantısı kuramayız, ahtapotlarında rüya görerek uyku 

halinde renk değiştirdikleri gözlemlenebiliyor. 

 
Miraç Dünyadan diğer alemlere yükselerek çıkılan bir yolculuk olarak 

tanımlayabiliriz, farklı miraçlardan bahsedebiliriz ki peygamberimizin Hz. 

Muhammed Sav.’ in Rabbimiz ile görüşmesi, Hz. Cebrail As. ile görüşmesi 

diğer peygamber efendilerimizle görüşmesi gibi. Peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ in bu yolculukları kâh rüya yolu ile kâh uyku ve uyanıklık 

arası bir halde ve son olarak da hem fiziksel olarak hem de ruhsal olarak en 

yüksek miracı Rabbimiz ile görüşmek üzere Kudüs’ten Rabbimizin katına 

yükselmesi şeklinde gerçekleşmiştir. 

 
Hadis Peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in bizlere ulaşan söz ve 

davranışlarının bütünü.  
 

Mucize Peygamberlerimizin Rabbimizin izni ile gerçekleştirdikleri akıl almaz, 

mantık ötesi harikulade işlerdir ki buna güç ve kuvvet yetirenin yalnız 

Rabbimiz olduğu aşikardır. Örnek olarak Kur’an-ı Kerim bir mucizedir. 

Cahiliye devrinde yaşanan değişim o zamanda yaşayan kulların değişimi 

Kur’an-ı Kerim ve Hz. Muhammed Sav. peygamberliği ile değişimi de ki 

Rabbimizin takdiri iledir bir mucizedir. Bizler de şayet ahir zamanda bu 

yolda Hz. Muhammed Sav’ in yolunda Kur’an-ı Kerim ışığıyla Rabbimizin 

takdiri ve lütfu ile dilemesi ile değişirsek de bu da bizim için bir mucize olur, 

başkalarının hak yolda değişmesi de bir mucizedir.    

 

Takdir eden Rabbimiz gerçek güç ve kuvvet sahibi Allah’tır, tüm alemlerin de Rabbi olan 

Rabbül âlemindir, bizi dilediği gibi yaratan, dilediği gibi şekil veren her şeye 

kadir olup da güç ve kuvvet yetiren, olmasını istediği hemen ol demesiyle 

olan, dilediği gibi iş tutan, ezeli ve ebedi olan, zaman ve mekândan 

münezzeh, tüm algı duygu ve düşüncelerimizin ötesinde ne eşi ne de bir 

ortağı olandır. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

8 
 

Muhammed Hz. Muhammed Sav. tüm alemlere rahmet olarak gönderilmiş yaratılmışların 

en üstünüdür.  

 

Alemler Alemler tüm insanları da tüm dünyamızı da tüm evreni de ve evrenin de 

ötesinde olan tüm mekanları da yaratılmış olan yaratılmışların duygu ve 

düşüncelerinden tüm yaşamlarına değin her bir zerresine yani en küçük 

parçasına varıncaya kadar içine alan bir tanımdır. Peygamberimiz işte tüm 

bu noktalara değin bir rahmettir bir nurdur, yaratılışımızın ana kaynağıdır.  

 

Rahmet Rabbimizin bizlere olan merhameti. Bir annenin rahminden çıkan evladına 

olan sevgisi, ona karşı iyi ve güzel tüm tutum ve davranışları örnek olarak 

verilebilir.    

 

Hissetmek Beş duyu organımızla bu dünyada bedenimizle olanları algılıyoruz. 

Kulaklarımızla işitiyoruz, dilimizle tadıyoruz, gözümüzle görüyoruz, 

elimizle derimizle dokunuyoruz, burnumuzla da koku alıyoruz. İki duyu 

daha araştırmalara konu oluyor iç algı vücudumuzu dinlediğimizde 

vücudumuzdan aldığımız mesajlarken misal stres altında vücudumuzda 

meydana gelen değişimler gibi vestibüler algı ise üç boyutlu yaşadığımız 

dünyayı algılamamız ki böylelikle de yürürken dengemizi sağlayabiliyoruz. 

 

Maneviyat 
Duyusu 

Her nasıl farklı sesleri birbirinden ayırt edebiliyoruz maneviyatta da 

Rabbimizin sözlerini ayırt ederiz, maneviyatın tadını alabiliriz, şerbetli bir 

tatlı yediğimizde o şerbet dilimizde belirli bir süre durmaya devam ediyor 

aynı bu tat gibi maneviyattan da bir lezzet alırız, bu dünyada aldığımız hazlar 

gibi maneviyattan da farklı farklı hazlar alırız. İşte maneviyat duyusunu da 

geliştirmemiz gerekiyor, bu duyguyu algılayabileceğimiz tek yer ise 

gönlümüz, gönlümüzün sahibi de Rabbimiz.   

 

Duygular Hayatta farklı duygular arasında gidip geliyoruz. Hayvanların da duyguları 

var onlarda seviniyorlar, korkuyorlar, acıyorlar, üzülüyorlar dünyevi 

duygularımızın yanında maneviyatta yaşadığımız duygulardan da 

bahsedebiliriz bu duyguların içinde da çeşitli hallerden de bahsedebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

9 
 

  Delil   Gayb İnsan Maneviyat Hayvan İlim Bilim 

 

 Peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. ve Kur’an-ı Kerim bizlere Rabbimizin varlığına ve 

birliğine yol gösteren en büyük nişandır, alamettir, kanıttır, delildir.   

 Rabbimiz hakkında bilgi edinmek için neden bizleri yarattığı, bizden ne istediği, bizlere 

lütfettiği bu hayatı bu yaşayışımızın manası anlamı nedir işte tüm sorularımıza cevap bulmak 

adına doğru yol bilgisi Kur’an-ı Kerim’de ve Hz. Muhammed Sav.’ de bulunur, öldükten sonra 

ne olacak ahiret bilgisi de. Nereden geldik nereye gidiyoruz böyle, bu yaşayış da ne, bir 

koşturmacanın içinde buluyoruz kendimizi doğar doğmaz, biraz soluklanalım. 

 Yaşadığımız dünyayı anlamlandırmak adına çeşitli sorular sormaya başlıyoruz daha 

çocukluktan, neyin neden olduğunu soruyoruz, bazı konulara da özel merak geliştiriyoruz, bu 

merakımız, ilgimiz, o konudan aldığımız haz ne kadar da artarsa o konuda da o kadar 

derinlemesine bilgi sahibi olmaya başlıyoruz, bu bilgi ki zihnimizde yavaş yavaş iyice yer 

ediyor böylelikle de bir anlayışımız oluyor, bilgiyi yorumlama kabiliyeti geliştirmeye 

başlıyoruz. Aynı şekilde de hayatımız konusunda da bilgi sahibi olmayı arzularsak bunu sadece 

zihin odaklı değil gönül odaklı da gerçekleştirmemiz gerekir. Neden gönül odaklı olması 

gerekiyor çünkü maneviyatı hissedeceğimiz yer kalbimizdir, kalbimizin sahibi de Rabbimizdir 

dilediği ölü ruhu ancak o canlandırır. Nasıl ki çeşitli arzularımız var dünyada herkes her şeye 

ilgi duymuyor bir dağılım söz konusu aynı şekilde maneviyata da arzuları olanlar için bu arzuyu 

tatmin etmek isteyenler de maneviyat arayışında oluyorlar.  Amaç dediğimiz şey ulaşılmak 

istenen hedeftir ki bizler Rabbimizin rızasını amaç edindik, bu uğruda gayretle yani içten 

gelerek bir çalışma içerisindeyiz Rabbimizin lütfu ile, bu işe emek veriyoruz, bu işi her 

işimizden daha çok önem veriyoruz ki bu da Rabbimizin lütfudur, Rabbimiz de rahmeti ile 

bizim maneviyatta mesafe almamızı kolaylaştırıyor. Rabbimizi razı etmek için de Rabbimiz ile 

olan bağımızı kulluk bilincimizi daha da derinleştirmeye çabalıyoruz. Marifetullahın anlamı da 

Rabbimizi tanıma bilgisi, Rabbimizin lütfu ile tanımaya başladığımızda da Tevhid inancına 

gelme konusunda umudumuz olabilir ki bu da Rabbimizi bilmekten onu tanımaktan geçer, 

bunun üzerine de ciddi bir şekilde çalışmamız gerekir. Hayatımızda hedefleri Kur’an-ı Kerim’in 

ve Hz. Muhammed Sav.’ in nuru ile bulabilir ve o nurun önümüzü aydınlatmasıyla mesafe 

alabiliriz. Bize her bir adımımızı nasıl atmamız gerektiğini anlatan harikulade bir kitabımız o 

adımları da Rabbimizin lütfu ve rahmetiyle en güzel şekilde atan bize en güzel şekilde örnek 

olan harikulade bir peygamberimiz var, ailesi var ashabı var. Onlara uyma gayretinde olan din 

büyüklerimiz ve onların talebeleri olmuş ve bu yolda da koşturma gayretinde olan arayışta olan 

nice kullar gelmiş geçmiş. Kur’an-ı Kerim’in sayfalarında bir mesafe alma var, bir gelişim var, 

çeşitli dönemler, haller ve çeşitli olaylar farklı zaman dilimleri sürekli bir değişim var, 

peygamberimizin hayatında da aynı şekilde bir bütünlük söz konusu ki ailesi de ashabı da genel 

olarak da insanlığın bir değişimi var bunu da görmeye çalışmalıyız bir bütün olarak okumaya 

da gayret etmeliyiz kendi hayatımızda da okumaya. 

 Haber herhangi bir zaman diliminde yaşanmış veya yaşanmakta olan bir olay veya hadisenin 

vuku bulması hakkındaki buna da her şeye de şahit olan Rabbimizin bizleri en güzel şekilde 

bilgilendirmesi. Gayb ki haberimizin olmadığı, gözümüzün görmediği, kulağımızın duymadığı, 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

10 
 

kalbimizin anlamlandıramadığı işler, şeyler, olaylar ki zamanlar içinde, bu zaman günümüzü 

de kapsar geleceği de geçmişi de bir bütün olarak ancak Rabbimiz tüm zamanı ve barındırdığı 

yaşanan yaşanmış yaşanacak her şeyi her şeyi ile en güzel şekilde bilir. Bizlerinde Rabbimizin 

lütfu ile hem Kur’an-ı Kerim ile hem de habibi Hz. Muhammed Sav. ile haberimiz oldu 

haberimiz olması gerekenlerden takdir edildiği ölçüde hakkımızda en hayırlı olacak şekilde 

böylelikle de maneviyat çalışabiliyoruz Rabbimizin lütfu ile okuduklarımızla. 

 Kesin bilgiye ulaşmaya gayret etmeliyiz sorduğumuz sorularda düşmanca bir tavır takınarak 

yaklaşmamalıyız. Kendi kendimizi yaratmadık, yere bakıyoruz orayı da biz yaratmadık, 

gözümüzü gökyüzüne gece ve gündüz de çevirip baktık ki oraları da biz yaratmamışız, dünyaya 

gelişimiz bizim elimizde değil, gidişimiz bizim elimizde değil. Bazen gülüyoruz bazen 

ağlıyoruz bu da bizim elimizde değil ki hadi ağlayayım desen ya da biraz güleyim yok geçmişe 

dair değil bir olayı tam bilmek günümüzde yaşananlara dahi tam vakıf değiliz ne olup ne bitiyor 

iç yüzünden habersiz okuyup geçiyoruz. İçinden çıkılmayan tüm sorulara da cevap veren bir 

kitaba da düşmanca yaklaşıyoruz. 

 Geçmişten günümüze bir gelişim ve değişim var günümüzde bunu teknolojide gelişimde en 

güzel şekilde idrak edebiliriz bir senede yaşanan değişim çok hızlı olabiliyor, yeni ürünler 

hayatımızı kolaylaştıran ürünler raflarda yerini alıyor. Bu ürünlere karşı bir arzu geliştiriyoruz, 

hayatımızı kolaylaştırıyorlar. Aynı şekilde insan olmak için de bizler de bir değişim geçirmek 

durumundayız. Sadece dış dünyada yaşanan değişim bizlerin bedenlerinde, kıyafetlerinde, 

evlerinde, işlerinde değişime uğratıyor. İnsan ve hayvan arasındaki en büyük farklardan biri de 

akıldır ki insan aklını kullanarak geleceğine yönelik yatırım yapıyor, kendini geliştirmeye 

çalışıyor, hayatta başarılı olmak için çaba sarf ediyor, bulunduğu durumu daha da ilerletmeye, 

geliştirmeye mutlu olmaya çabalıyor.  

 Bir konuda bir amaca yönelik çok emekler sarf edip fedakârlık gösterenlerin daha başarılı 

olduklarını görüyoruz bunun sebebi de akıllı olmaları, onlar bir hayvan gibi yaşadıkları andan 

çok gelecekten alacakları zevk ve sefayı düşünüyorlar, bir adamın zengin olmak için gece 

gündüz kendisini işine verip çalışması hiçbir şekilde kendine vakit ayırmaması da buna örnek 

olarak verilebilir, bu dünyada akıllı olmak aynı şekilde hak yolda da aklımızı kullanmamız 

gerekiyor. Rabbimiz bu aklın yanında bizleri gören, işiten kullar olarak yarattı bu görme ve 

işitme organlarımızın diğer hayvanlardan ayıran özelliği Rabbimize giden yolu görmemiz için 

ve Rabbimizin yoluna çağıran sese kulak vermemiz içindir. Rabbimiz peygamberlerimizle Hz. 

Âdem As.’ dan ilk insandan itibaren bizlere Rabbimize varan yolu göstermiştir. Başka Ademler 

Hz. Âdem As. dan önce yani insanlar geçmiş dönemlerde yaşamış olabilir, düşünerek, 

Rabbimizin lütfu ve yardımı ile varlığını ve birliğini görmüş olabilirler, bu konuda bir bilgimiz 

yok, bu konu gayb konusuna girer. Bizim bildiklerimiz Hz. Âdem As.’ın topraktan yaratılışı, 

babasız olması bizim de onun evlatları olduğumuz. Bu konuda tartışmalara hiç girmeye gerek 

yok çünkü bizleri ilgilendiren husus dünya değil Rabbimiz bizlere yolunu göstermişken 

dünyanın türlü türlü yollarında ömür sarf etmek kendimizi bu yollarda yormak kendimizi 

sadece bu yola vurmak cahilce bir iş olur ki sadece hayvanlar sadece dünya üzerine emek 

verirler, insan olarak bize düşen ilim öğrenmektir, derinleşmemiz gereken öncelikli husus 

hayvanlar gibi bilim değildir, bu bilim de bizlerin ilmimizi daha da arttırması için böylelikle de 

kulluğumuzu daha da derinleştirmek adınadır. Hayvanlarda ise böyle bir durum söz konusu 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

11 
 

değildir. Ölü ruhlu olanlar yani Rabbimiz ile bir bağı olmayanlar ancak Rabbimizin diriltmesi 

ile canlanırlar. Toplumsal olarak bir gelişim ve değişim var. Dünyanın değişimi var. Evrenin, 

güneş sistemimizin bir gelişimi ve değişimi var. İnsanın da her gün değişimi  var. Hayvanlar 

dün nasıl yattıysa bugün de öyle kalkarlar ölü olarak yatar ölü olarak kalkarlar. İnsanın 

çevresinin değişimi var. İnsanın bedeninin değişimi var. İnsanın ruhunun değişimi ve gelişimi 

var. İnsan yaşadığı hayatı içsel olarak da dışsal olarak da anlama ve yorumlamasında değişim 

vardır. Tüm sistem görüp yaşadığımız her şey birbirleri ile bağlantılıdır. İnsan dediğimiz kul bu 

dünyanın bir imtihan dünyası olduğunu bilen ona göre yaşayan Rabbimizin sözlerine kulak 

veren bu sözlerle yaşama gayretinde olan, gözleri Rabbimize varan yol üzerinde bu yolda 

koşturan çaba sarf eden Rabbimizin takdiriyle karşısına çıkan dik ve sarp yokuşlar karşısında 

Rabbine sığınan, aşmaya gayret eden, sabreden, sebat gösteren yani azim ve kararlılıkla 

yolundan dönmeyen, işleri koy vermeyen, kul demektir ki böylelikle de insan olma hususunda 

bir umudumuz olabilir böylelikle de Rabbimizin lütfu ile Rabbimize varan yol üzerinde de 

Rabbimizin lütfu ile ilerlediğimiz kadar maneviyatta ilerleyebiliriz.  

 Turistik bir şehri farklı şekillerde keşfedebilirsiniz; herkesin tercihi farklı olabilir lakin 

yönetimden vize alarak, araştırma yaparak, bir planla, eğlenceli vakit geçirebilecek şehri bilen 

şehirde konuşulan dili bilen, güvenilir, anlaştığınız, yakın olduğunuz dostlarla daha keyifli 

olabilir. İzinsiz bir şekilde şehre girip yalnız başınıza keşfe çıktığınızda her türlü tehlike sizi 

bekliyor olabilir. Bu örnekler çoğaltılabilir, uzatılabilir farklı şekillerde anlatılabilir lakin 

söylemek istediğimiz anlaşılmıştır diye umut ediyoruz.  

   

Çamur Toprak Su Hava Ateş Ruh Can Nur Yaratılış Âdem 

 

 Ruh için her insanda bir kalp vardır bu kalbe gönül diyoruz, bu gönlümüzü bir saksı gibi 

düşünebiliriz, yaratılış konusuna gelecek olursak Rabbimiz bizleri yaratma konusunu 

açıklarken hem anne karnımızda olan süreci hem de bizlerin doğasını iç içe bir bütün olarak 

tarif eder. Bu açıklamalarda bizler yaratılış sürecimizi gözlemlerken aynı zamanda da doğamızı 

okuma imkânı bulabiliriz böylelikle kendimizi de daha iyi tanıma fırsatımız olur ve bunun 

üzerine de çalışabiliriz.  

 Toprağı düşünelim bir bahçede dolaştığımızı, toprak üstünde çeşitli taşlar, bitkiler, ağaçlar var, 

hayvanlar üzerine basarak dolaşıyor, toprağın üzerine elimizi koyalım, elimizin tozla 

kaplandığını görüyoruz ki toprağın üstünde de kum zerrecikleri o kum zerrecikleri de 

yeryüzünü kaplar. Yağmur yağmaya başladığını görüyoruz ki o toprağa tekrar elimizi 

dokundurduğumuzda da bu sefer elimizin çamurla kaplanmış. Rabbimizin rahmeti yağmurla 

toprak adeta canlanmış, yapış yapış bir hal almış, su damlacıkları ile şekil değiştirmiş. İşte Hz. 

Âdem As.’ın yaratılışı da böyledir, o bir toprak ki toz zerreciği gibiydi sonra Rabbimiz rahmeti 

ile onu yarattı. Bunun benzerini de annenin rahmine meni yerleşmesi ile anne karnında 

şekillenen çocukta görüyoruz. O meni ki aynı Hz. Âdem As.’ın yaratılışında su ile temas eden 

toprak zerresi gibi değersiz bir sıvıdan ibaret bir çamur gibi kokulu değersiz bir çamur gibi. O 

meni anne karnında bir can sahibi oluyor. Hz. Âdem As. da cennet bahçesinde yaratılışıyla bir 

can sahibi oldu. Rabbimiz onu görecek gözlerle, duyacak kulaklarla, Rabbimizi zikredecek bir 

dille ve ruh sahibi olması için gönül sahibi olarak yarattı. Saksıdan bahsetmiştik, bir saksı 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

12 
 

üretiminde toprak su ile buluşur uygun şekil verilecek kıvama getirilir ardından da hava ile 

buluşmaya başlar ellerle çeşitli aletlerin de yardımı ile kurutularak şekillendirilir, ardından da 

ateşle kurutulur ki böylelikle de son şekli korunur dayanıklılık kazanır. Toprak nasıl ki suya 

ihtiyaç duyuyor bizler de öyle bizler de Rabbimizin rahmetini arzuluyoruz, bu dünya içinde ve 

dışında bulundurdukları ile tüm evren bizler için Rabbimizin bir rahmeti, üzerimize yağdırdığı 

bizlere lütfettiği her şey birer su damlası gibi bizler de içimizde bulunan toprakla bu su 

damlalarını arzuluyoruz. Bir doyum noktasına ulaştıktan sonra da tekrar kuruyoruz, sonra tekrar 

bu su damlacıklarını arzulamaya başlıyoruz böyle bir süreç içinde oluyoruz. Rabbimiz bu 

bahsettiğimiz saksı örneğindeki gibi bizleri anne karnımızda şekillendiriyor. Hz. Âdem As.’ ı 

da cennette şekillendirmişti, saksı örneğinde bunu hava ile özdeştirebiliriz, bizim hayat 

bulmamız için can sahibi olmamız gerekir, çamurun da saksı olması için şekillendirilmesi. Saksı 

ateşle buluştuğu gibi bizler de ateşle buluşuyoruz buna da nefsimiz diyoruz. Saksı tamamlandı, 

insan da lakin Hz. Âdem As. yaratıldığında ona bir de Rabbimiz ruh üflüyor. Bu ruh ile de 

Rabbimiz ile bağ kurdu onun güzel isimlerini öğrendi. Tüm melekler ona secde etti iblis etmedi 

böylelikle de düşman oldu. Hz. Âdem As. cennette yaratıldı. Bu yer de dünyada Tur dağındadır. 

Tur dağında yaratılan Hz. Âdem As.’ın o dağda yaklaşmaması gereken elma ağacı, bu ağaca 

yaklaşmasında yılanın yani şeytanın onu kandırması süreci. Bu süreçten sonra Hz. Âdem As.’ın 

Tur dağından Tuva Vadisini kullanarak inmesi yani cennetten çıkarılması, inerken de 

utancından dolayı kendisini incir yaprakları ile örtmesi. İncir ağacının yaprakları diğer ağaçlara 

nazaran daha büyük yapraklı olur, birkaç tanesiyle kendimize örtü yapabiliriz. Ardından Hz. 

Âdem As.’ın dünya yolculuğu başlıyor ve insanlığın başladığı süreç diyeceğimiz zaman 

başlıyor. Melekler bu süreçte de çeşitli meslek alanlarında peygamberlerimize yol gösteriyorlar. 

Hz. İsa As. da Hz. Âdem As. gibi babasız olarak dünyaya gelmiştir. Daha beşikte konuşmuştur, 

anne karnında ruh sahibi olmuştur. O ruhu da günümüzde göğe kaldırılmıştır. Bir beden olarak 

değil. O ruhu da hesap günü için öldürülecek sonra da tekrar diriltilecektir. Ruhu olmayan biri 

öldüğünde canı ölür ruhu ise diridir. Ne kadar kabını doldurduysa da o kadar diridir. Bir saksı 

ağzına kadar toprakla dolu bir zerre daha toprak alsa çatlayacak aynı şekilde Hz. Âdem As.’ da 

nur ile gönlü dolu olmasına rağmen o ruh ile o ağaçtan yiyince saksının paramparça olması gibi 

pişmanlıktan paramparça oldu gönlü, Rabbimize karşı büyük bir utançla doldu. Bunun üzerine 

de tekrar tövbe etme yoluna gitti böylelikle daha büyük bir saksı oluşturdu daha büyük bir 

gönül. 

 Cinler ateşten dumansız ateşten yaratılmışlardır, aşk, sevgi, taşkınlık, kibir, yakıp yıkan bir var 

oluşları vardır ki bu ateş bizlerde de vardır, onlar ki kendi aralarında kavgalarında da ateş gibi 

karşısındakileri yakıp yıkarlar. Şeytanlar da cindir, ibliste şeytanların başında olan bir cindir. 

Bizim içimizdeki ateş ise nefsimizdir, su Rabbimizin üzerimize yağdırdığı, ihtiyaçlarımızı 

giderdiği katından üzerimize daima yağdırdığı rahmetidir. Cinler de bu yağmurdan 

faydalanırlar şeytanlar dahi lakin şeytanlar kötü yolda oldukları için hesap gününde Rabbimizin 

rahim isminden yani hesap günü rahmetinden yararlanamayacaklardır. Kötü yolda olan 

cehennemlik kullarda. Bizler de nefsimizi eğitme yoluna gitmeliyiz. Bunu yapabilmek için 

Kur’an-ı Kerim bizlere Rabbimizin en büyük lütfu rahmetidir, peygamberimiz habibi Hz. 

Muhammed Sav. ‘de öyle. Peygamberlerimiz anlatılan kıssalarla hep bu içlerindeki nefisle 

mücadele etmişler peygamberimizin hayatı da önemli ki ashabı da ailesi de bizler onların 

hayatlarını okuyarak, Kur’an-ı Kerim okuyarak, çalışarak bu içimizdeki nefsi eğitme yoluna 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

13 
 

gidiyoruz. Bu eğitme yolunu da Rabbimizin razı olduğu yolunu gösterdiği en doğru ve güzel 

şekilde yaşayan Rabbimizin övdüğü kulları örnek alarak yapıyoruz, onun razı olduğu ve bizden 

istediği şekilde yerine getiriyoruz. Onun en sevdiği kul habibi Hz. Muhammed Sav.’ i örnek 

alarak tüm hayatımızda.  

 Çamurdan veya herhangi bir hammaddeden insan ve hayvan gibi can sahibi yaratılmışların 

yapılması haramdır, evde bulundurmak haramdır. Bunu sanat düşmanlığı olarak okumak da 

büyük bir cahillik olur, burada yasaklanmış bir iş ve davranış söz konusu. Yaratmak Rabbimize 

mahsustur. Hesap günü de bu şekilde işlerle uğraşanlara haydi bunlara can verin denilecek. 

Bizler nasıl diriltileceksek yaptığımız işler de karşımıza çıkacak bu sebeple güzel işlerle helal 

ve Rabbimizi razı edecek işlerle uğraşmaya gayret etmemiz gerekir.   

 Nasıl ki saksı oluşumunda her bir toprak zerresi ne kadar gerekliyse ve o saksının bir parçası 

ise aynı şekilde insanın her bir zerresi de o denli o insanın bir parçasıdır. Tırnaklarımız da 

saçlarımız da bu sebeple bizden ayrılan parçaları peygamberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in bir 

sünneti olarak tekrar toprak altına gömüyoruz, ölünce bizler de toprağın altına gömülüyoruz 

tekrar toprağa karışıyoruz.   

 Toprak bedenimizdir ki topraktan geldik toprağa gideceğiz ve hesap günü için tekrar topraktan 

diriltileceğiz, su ki etrafımızı sarıp sarmalayan Rabbimizin rahmetidir bir denizdir, ateş ise 

canımızdır nefsimizdir, hava ise bizi şekillendiren unsurdur, hislerimiz, duygu ve 

düşüncelerimiz gibi sürekli değişir. Nur ise Kur’an-ı Kerim’dir, habibi Hz. Muhammed Sav.’ 

dir ki gönlümüzü nurlandırmaya gayret etmeliyiz hak yolda ve hak yolda olanlarla. Çevremiz 

bu konuda çok önemlidir ki ateşimizi daha da arttıran bir çevrede mi olmak isteriz yoksa bizleri 

daha da nurlandıracak bir çevrede mi, ha işte ya haydi o zaman hak yolda olanların arasına 

koşturmaya. Sizden artık bir şey istediklerinde hak yolda olanlar hay hay baş üstüne demeye 

gayret edelim çünkü onlar sizin daha iyi olmanız daha çok nurlanmanız için istiyorlar. Kıyamet 

de neymiş bilmeyiz biz de diyebilirsiniz ama demeseniz sizin için daha iyi olur.  

 

Günahlar 

  

 Çevremizde kötülüklere şahit oluyoruz, medyada gördüklerimiz, akrabalarımızda, çevremizde, 

komşularımızda iş arkadaşlarımızda, okul arkadaşlarımızda herkesin türlü türlü iyi ve güzel 

kötü ve çirkin yanları var biz ise kendimizi daima çok iyi bir kul olduğumuzu düşünüyoruz, hiç 

kötü bir yanımız olmadığını, çevremizde bizleri gözlemliyor ve iyi ve kötü yanlarımızı bilenler 

de var bu kötü özelliklerimizi bizlere gösterenler de var bunu bizden gizleyenlerde, iyi 

davranışlarımızı güzelliklerimizi takdir edenler de var gizleyenler de. Eşimiz bizleri uyarıyor 

kötü davranışlarımızı bizlere söylüyor düzeltmemizi istiyor evlenince, çocuğumuz olunca onun 

hal ve davranışlarından kendimizi okuyabiliyoruz, biz nasıl davranıyorsak o da öyle davranıyor 

bizi örnek alarak büyüyor biz nasılsak o da o şekilde yetişiyor adeta bize kendimizi gösteren 

bir ayna gibi oluyorlar. Doğru bir çalışma içinde olmaya gayret etmeliyiz ve doğru bir çevre 

içinde olmaya bizlere örnek olacak bir çevre bizimle aynı amaç ve arzuları taşıyan bizimle yolda 

beraber yürüyen böylelikle de birbirimizin kötülüklerini düzeltme konusunda da Rabbimizin 

lütfunu umabiliriz. Tüm bu listelenen günahlar her birimizin içinde bulunur, tüm bu günahlar 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

14 
 

da daha nicesi de içimizde uyuyan bir ejderha gibi ortaya çıkmayı bekler ve tüm günahlar da 

tüm kötülükler de birbiri ile ilişkilidir, kötü yanlarımız diğerlerine baskın olarak daha çok ön 

plana çıkmış olabilir misal cimriliğimizle tanınan biri olabiliriz, yada açgözlü biri olarak bu 

diğer kötü özelliklerimiz olmadığı anlamına gelmez sadece bu kötülüğümüz o kadar artmış ki 

her halimize yansımış iletişimimize hayatımıza davranışlarımıza olaylara yaklaşımımıza bu 

kötülüğümüz adeta tüm yaşamımızı ele geçirmiş tüm hayatımızda ifşa olmuş demektir işte tüm 

bu günahlara karşı çalışmamız ve kötü halimizi de görüp bu kötülüğümüzü de hak yolda 

düzeltmemiz gerekir ki bunun için maneviyat çalışıyoruz kötülüklerimizi düzelterek daha iyi 

kullar olmak ve böylelikle de Rabbimizi razı etmek için ona güzel bir kul olabilmek için ne 

kadar kendimizi düzeltirsek de ki Rabbimizin takdirindedir o kadar da Rabbimizi razı etme 

konusunda umudumuz olabilir. Maneviyat çalışması içerisinde olduğumuzda hiç haberimiz 

olmayan kötülüklerimizle yüzleşmek durumunda kalacağız, bunu kabul etmeyerek, 

kabullenemeyerek arkamızı dönüp kaçarak, kendimize yalan söyleyerek, kendimizi aldatarak, 

kibirlenerek, bu işten kaytaramayız, Rabbimizin kullarından yüz çevirmeyelim bizlere 

kötülüğümüzü gösteren kullardan o hak yolda olan çevremizden. Midemizdeki tüm kötülükleri 

boşaltmak için emek ve gayret göstermemiz gerekiyor bu süreçte adete kötü şeyler yemişte 

kusan bir kimse gibi o tüm pislik onun üstüne başına bulaşmış, yerlere saçılmış bu pisliği tek 

başımıza temizlememiz gerekiyor hak yolda olan dostlarımız da bizlere bu konuda yardım 

edecek kimseler, bu ortaya çıkan pisliği görmezden gelerek temizlememize yardım edecek 

kimseler. Bu gördüğümüz pisliğimizden de etrafa saçtığımız pislikten de kaçarak kendimizi 

temizleyemeyiz, bu kötülüğümüzü görerek bu çalışmanın yanlış bir çalışma olduğunu da 

düşünebilirsiniz çünkü içinizde olmayan bir kötülük ortaya çıkmış ve sizi korkutarak bu 

çalışmadan kaçırmak istiyor, bu çalışmanın yanlış bir çalışma olduğuna sizi ikna etmek istiyor 

nefsiniz, size yalan söylüyor, sizin bu kötülüğünüzü görmenizi istemiyor, gördüğünüzde de 

inkar ediyor bu kötülük sizde yok diyor düzelteceğin bir kötülük değil bu kötülük onlarda 

maneviyat çalışmasında hak yolda olan çevrede diyor onlardan uzaklaş ki seni de kötü 

etkilemesinler çünkü düzelmenizi istemiyor, halinden memnun. 

 

Cimrilik 

 

 Cimri kendini beğenmiş olur, kendinin hiçbir şeye muhtaç olmadığını sanır, burnundan kıl 

aldırmaz, sahip olduklarımız her şey bizlere Rabbimizin lütfudur ikramıdır bu mal mülk olsun, 

konuşma kabiliyetimiz olsun, dua etmemiz, sabrı tavsiye etmemiz, bir gülümsememiz, 

merhametli olmayı tavsiye etmemiz, fakirleri doyurmayı tavsiye etmemiz, sahip olduğumuz 

Rabbimizin lütfu olan her şey bize lütfettiği emanetleri işte bu emanetleri en güzel şekilde 

kullanmak için ilk olarak yakın çevremize anne ve babamıza, eşimize, çocuklarımıza, 

komşularımıza ki komşu dediğimizde uzak yakın tüm çevremizi de içine katabiliriz, hak yolda 

olan bir çevremizde çalışmalıyız ki bizimle aynı amaçla bir arada olanlarla hak yolda 

Rabbimizin rızasını arzulayanlarla böylelikle her birimiz birbirimize karşı cömertçe yaklaşarak 

zenginliğimize zenginlik katabilelim Rabbimizin rahmetini umabilelim. Her birimizin cimri bir 

yönü vardır, bu cimri yönümüzü keşfetmemizde karşımıza çıkan kişilere karşı davranışımızdan 

gözlemleyebiliriz, eşimize gülümsemiyor, evlatlarımıza sevgiyle yaklaşmıyor, her şeye cimrilik 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

15 
 

gösteriyorsak kendimizi düzeltmeyi istememiz Rabbimizden bunu dilememiz gerekir, biz bir 

sistemdeyiz Rabbimiz bizleri tek başımıza yaratmamış bir çevreyle diğer insanlarla beraber 

yaratmış, hayatımız boyunca kendimizi bir kenara mal yığmayı düşünemeyiz, bu şekilde 

yaşayamayız, bu kötülükle yaşarsak da cimriliğin prangaları üzerimize yapışır, hesap günü de 

bu prangalar bizimle beraber olur, Rabbimizin ayetlerine hayatımızda ihtiyacımız var 

Rabbimizin ayetleriyle hayatta yaşamaya ihtiyacımız var bunun içinde diğer kullara ihtiyacımız 

var, Rabbimizin rızasını kazanmak için cömert olmamız gerekiyor. Eli açık değil eli kapalı da 

değil orta yollu olmaya ihtiyacımız var. 

 Mirasın pay edilmesi konusunda da cimrice bir tutum sergilemek Rabbimizin emrettiği şekilde 

bu mirasta pay sahibi olanlara hakkını vermemek zalimliktir hak sahibine hakkını vermemektir, 

Rabbimizin emrine açıkça karşı çıkmaktır, Rabbimizin takdirini dilediğini yerine 

getirmemektir. Açgözlülüktür. Sadece o pay sahibine değil o pay sahibinin ailesine ve soyuna 

da zulmetmektir ki kıyamete kadar bu yük onunun sırtına biner. Bir yetimin malını yediğimizde 

bizde artık Allah’ın rahmetinden uzaklaşmış oluruz, bizler de ihtiyaç sahibiyiz, Rabbimizin 

kullarıyız, bizim de türlü türlü ihtiyaçlarımız var biz yetimlere kötü davranarak onların en zaruri 

ihtiyaçları olan hayatlarını iyi ve güzel bir şekilde Rabbimize şükrederek, onun nimetlerini en 

güzel şekilde kendilerine ulaştırdığını görerek yaşamalarının önüne geçeriz, hayatlarını 

emredildiği gibi hak yolda devam ettirmelerinin önüne geçeriz, onlara zulmederiz haklarını 

vermeyerek, esasen bu kendimize yaptığımız en büyük zulümdür, kendi hakkımıza girmek 

kendi hakkımız olanı kendimizden uzaklaştırmaktır ki o da Rabbimizin bizden gözlerini 

çevirmesi rahmetiyle bakmamasına sebep olur ahirette de bir yardımcımız olmaz. Rabbimiz o 

yetim kullarına o takdir ettiği nimetlerini elbette farklı yollardan da tamamlar ki herkes nasibi 

neyse onu yer siz burada imtihanı kaybetmiş olursunuz o yetime hakkını vermeyerek, 

Rabbimizin sizin elinizden o çocuklara ulaştırmanızı istediği emanete hıyanet etmiş olursunuz. 

Siz o yetim hakkını yiyerek haram yersiniz sizlere lütfedilecek helal yoldan gelecek olan 

Rabbimizin nimetinden de yüz çevirmiş olursunuz, haram yiyerek helal olan nasibinizden 

kendinizi uzaklaştırırsınız böylelikle de hesap günü yediğiniz haramlardan hesaba çekilirsiniz. 

Bu yetim hakkını da sadece yakın akrabalarımızla okumamak tuttuğumuz her işte hak 

sahiplerini gözetmek gözeterek zulmetmeyerek yaşamak her Müslüman üzerine bir vazifedir 

Rabbimizin emridir. Her kul Rabbimizin takdiriyle yaratılır, her kul Rabbimizin takdiriyle hayat 

bulur, her kul Rabbimizin takdiriyle yaşar, her kul Rabbimizin takdiriyle rızıklanır, her kulun 

nasibi de Rabbimizin takdirindedir, yaşatan da öldüren de Rabbimizdir diriltecek olan da 

Rabbimizdir, hesap günü haksızca öldürdüğümüz her kul da karşımıza çıkacaktır. Her kuldan 

ziyade her bir zerrenin tüm alemlerde bir görevi vardır, orada olmasının bir hikmeti vardır, bu 

sistemde bir görevi vardır, haksızca bir cana kıydığımızda da tüm insanları öldürmüş oluruz, 

her bir kulun hakkına girmiş oluruz, her kula öldürdüğümüz kula da öldürmediklerimize de 

kendimize de zulmetmiş oluruz. Kendi canımıza kıymamız da hem kendimize en büyük 

zulümdür hem de tüm kullara zulmetmektir. Bu dünya Rabbimizin rahmeti hepimize yeter, 

Rabbimizin rahmetinden hiçbir zaman ümit keser bir halde bir cana kıymamamız gerekir, 

annelerin babaların korkuları olabiliyor çocuk planlamasında çocuğun iyi bir eğitim almasını 

arzuluyorlar iyi ve güzel imkanlar içinde yetişmesini, Rabbimizin rahmetiyle her birimiz 

yetişiyoruz, Rabbimizin rahmetine güvenelim ve haksızca bir cana kıymayalım anne karnında 

o canlı hangi ayda olursa olsun her ne sebeple olursa olsun biz üzerimize düşeni en güzel şekilde 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

16 
 

Rabbimizin rızası doğrultusunda yapmaya gayret edelim gerisini Rabbimizin rahmetine onun 

bizlere olan takdirine bırakalım, ona güvenelim, ona sığınalım o ne bizlere ne evlatlarımıza 

kaldıramayacağımız bir yük yüklemez aynı şekilde de kullarının da daima iyiliğini ve 

güzelliğini isteyerek Rahmetiyle kullarına en güzel şekilde rahmetiyle yardım eder en güzel 

şekilde lütuf ve ikramlarda bulunur, Rabbimizin bu yaklaşımına karşı da bizlerden beklediği de 

sadece kendisine kullukta bulunmamız, kullarının canını haksız yere almamız o kadar. 

 

Açgözlülük           Kibir           Oburluk 

 

 Dünyada bulunduğumuz hale daima şükretmeliyiz, açgözlülük içinde bulunduğumuz bir 

halden sürekli daha iyi bir hali gözetlememeli, başkalarına lütfedilenlere göz dikmemeli, 

bulunduğumuz hale en güzel şekilde şükretme gayretinde olmalıyız, dünyaya karşı hırslı ve 

gözü doymayan bir halde olursak bu hal maneviyatımızı da etkiler, maneviyatta da daima 

Rabbimizin rızası yolunda daima daha çok iyilikler ve güzellikler için koşturmaya gayret 

etmeliyiz dünyada da Rabbimizin lütfu ile de zenginleşirken, bağımızdan bahçemizden, 

işimizden, ticarethanemizden gelen lütuflarını görünce de ahiretten hemen dünyaya dönmemek 

gerekir, hak yoldan biran olsun sapmamak, o nimetin Rabbimiz tarafından bize ulaştırıldığını, 

bu Rabbimizin bize olan lütfundan fakirlerin de payı olduğunu düşünmemiz ve Rabbimizin 

rızası yolunda bize olan bu nimetlerini de şükrederek kullanma niyetinde bir mutluluk içinde 

olmalıyız. Dünya geliştikçe insanlık da gelişiyor ve insanların da arzuları artıyor sahip olmak 

istedikleri şeyler artıyor bu bizler için bir lütuf çünkü bu büyüyen isteklerimizi maneviyatta 

ilerlemek için kullanabiliriz, dünyaya olan açgözlülüğümüzü o doymak bilmeyen istek ve 

arzularımızı o durmak bilmeden yedikçe daha da çok büyüyen midemizi hak yolda maneviyat 

çalışmasında Rabbimizi razı etme umuduyla yaşayarak daha güzel bir şekilde emredildiği gibi 

doldurabiliriz, obur bir kimse dünyayı yedikçe bir dünya daha yemek ister, yemeğe çok düşkün 

olur, gözü doymak bilmez adeta midesinin sınırlarını yok sayar, ihtiyacından çok çok fazla olanı 

tüketerek israf eder işte bizlerde dünya yolunda dünya ile midemizi doldurmamamız gerekir, 

sürekli dünya ile ilgilenerek maneviyatımıza hiç beslemeyerek. Maneviyatta da bir midemiz 

var ve onu da güzel bir şekilde doldurmaya gayret etmemiz gerekir, her dolduruşumuzda adete 

o obur kimseler gibi midemiz her defasında genişler sonra boşalır sonra tekrar genişler  

maneviyatta bu halde yol alırız. Lakin dünyada yemek üzerinden bu halde olursak obez 

kimseler gibi oluruz, bu farklı dünya arzularına düşkünlüklerin de obezleri vardır ki onlar 

paraya, makama ve mevkiye, cinselliğe, bilgiye düşkün olurlar midelerini bu halde dünya 

yolunda genişletirler ki bizler sadece yemeğe aşırı düşkün olan o oburların o halini en iyi 

gözlemleyebiliyoruz bu halde olanlar da esasen obez kimselerdir, karınlarını bu dünya arzuları 

ile açgözlü bir halde doldurup dururlar, görünüşte cılız kimseler olarak görünseler de öyle ki 

artık obez olur çıkarlar da maneviyat çalışması için hak yolda bir adım dahi atacak güçleri 

kalmaz. Misal bilgili bir kimse maneviyat çalışmasında olmak istemez, o kadar bilgilidir ki bu 

bilgi onu kibirli bir hale sokmuş bu kibirli haline mağlup olur ki bu bilgiler de bir profesörün 

bir alanda uzmanlaşmasından bir dindarın dini bilgilerle dolu olmasına değin, bilgi kulları kibre 

yöneltir, ne kadar bilgi artarsa o kadar da kibir artar, bu bilgiler kulu büyüklendirir, bu bilgiyle 

bu bilmişlik hali de herkesi kendinden alçak görmeye kulu yöneltir, kibrine dokunduğunuzda 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

17 
 

da bundan acı duyar, bazı durumlarda öyle ki kibirli olmadığını belirtmesi, kibirli olmayarak 

görünmesi dahi kibirdir ki bu hal dahi insanların gözünde daha iyi görünmek için oynadığı bir 

oyundan ibarettir ki mütevazi davranarak kibrini örtmeye çalışır lakin kibre yönelik çalışmak 

bu şekilde olmaz, kibirli halimizden kurtulmak için daima bizden daha çok bilen birisinin 

olduğunu aklımızda tutmamız gerekir, Rabbimiz her şeyin mutlak hâkimi olan her şeyi de en 

güzel şekilde en iyi bilendir. Hak yolda olan bir çevre içinde olduğumuzda maneviyat 

çalıştığımızda da görürüz ki daima kibrimize karşı mücadele içindeyiz, nefsimiz kibirlidir, 

nefsimizin kibrini kırmak da o kadar da kolay değildir, hayatımız boyunca firavunla 

mücadelemiz devam edecek bu sebeple maneviyat çalışmasında yolun bir sonu yoktur, her bir 

aşamada firavunun farklı bir yüzüyle karşılaşırız, hak yolda olan çevremize karşı iyilik ve 

güzelliklerle davranarak kendimizi o nefsimizi nefsimizin iyiliğini düşünmeyerek başkalarının 

iyiliğini düşünerek kibrimizle mücadele ederiz, Rabbimize ibadet ederek, emir ve yasaklarına 

uyarak, namazla, secdelerle, Rabbimize dua ederek ona yönelerek kulluğumuzu göstererek. 

Tam olarak gönlümüzü kibirden arındıramayız ki bu da bizi maneviyatın her bir basamağında 

ilerlememiz için gereklidir, her bir basamakta kibrimize karşı daha büyük bir mücadele içinde 

olmamız gerekir, maneviyat yolundan saptığımızda ya da sona vardığımızı düşündüğümüzde 

de oldum dediğimiz anda da aslında en büyük kibirli halimizle karşılaşırız. Melek gibi 

yaşayarak da daima zikir çekerek daima ibadetlerle günümüzü geçirdiğimizde de alnımız daima 

secdede de olsa kibrimize karşı doğru bir mücadele içinde olmadığımız için mağlup oluruz 

çünkü bizler insanız melek değil melekler bu halleriyle böbürlenmezken bizlerin bu hali bizi 

böbürlenmeye yöneltir. Rabbimiz gönlümüzü de en iyi bilendir gönlümüzde en derinlerinde 

sakladığımız bir hardal tanesi boyutunda olan kibrimizi dahi görür ki biz bunu dışımıza vuralım 

veya vurmayalım biz kibirsiz olduğumuzu iddia etmekten Rabbimize yalan söylemekten, 

kendimizi kandırmaktan da Rabbimize sığınmalıyız, bu halde olursak Rabbimizden de o 

içimizde olan kibri örtmesini hem bu dünyada hem de ahirette umut edebiliriz, tam olarak 

nefsimizi hiçbir zaman yenemeyiz sadece Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile onu mağlup 

edebiliriz, ona karşı fetihler zaferler kazanabiliriz, maneviyat çalışmasında da sürekli olarak 

nefsimizle mücadele ettiğimiz için olaya bu şekilde yaklaşmamız, nefsimizi tanımamız gerekir 

ve Rabbimize de kullarına karşı da kibirlenmememiz için bu husus önemlidir, Rabbimizden 

nasıl yüz çevirmememiz gerekir aynı şekilde hak yolda olan kullarından da yüz çevirmememiz 

onlara karşı da kibirlenmememiz gerekir, birbirimize Allah rızası için tavsiye verdiğimizde de 

birbirimizden yüz çevirmememiz gerekir böbürlenmemiz, karşımızdakini dinlememiz, 

nefsimize hak yolda bize söylenenleri dinletmemiz bu sözlere de saygı göstermemiz, 

söylediklerine kulak vermemiz gerekir, maneviyat çalışmasında da çevremizle ilişkilerimizde 

de olur ki kibre kapıldığımızda da Rabbimize sığınarak ona yönelmemiz elimizden geldiği 

kadar da bu kibrimizi örtmeye gayret etmemiz gerekir işte diğer kibirli olup tevazu gösterenlerle 

maneviyat çalışmasında kibrine karşı tevazu gösterenlerin farkı bir Allah rızası için bu kibirli 

halinden utanıp, Rabbimizin lütfu ve takdiri ile rahmeti ile tevazu gösterme yolunu tutarken 

ondan sakınırken diğer tarafta dünya arzularının esiri olarak nefsini de daha da azgınlaştıracak 

şekilde bir tevazu yolunu seçiyor kulların gözünü nefsi için hedefliyor, bir taraf dünyada sahip 

olduğu her şeyin kendisinin olduğunu düşünüyor, bir tarafta Rabbimizin takdiri, lütfu ve 

rahmeti biliyor kendisinde bir şey görmüyor, ikisi arasındaki fark birisi kendisine yönelik 

nefsini daha da azgınlaştırırken diğer tarafta bundan hicap duyarak nefsini o kibrini alçaltıyor, 

her bir lütfun da Rabbimizden geldiğini, her şeyin tüm dünyanın bir imtihan olduğunu, her şeyin 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

18 
 

sahibinin Rabbimiz olduğunun idrakinde, Rabbimize daima kulluğumuzu maneviyat çalışarak, 

kötülüklerimizle mücadele ederek, iyilik ve güzelliklerde bulunarak, Kur’an-ı Kerim ile habibi 

Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak hak yolda olan kullarla beraber, namazlarla, dualarla, af 

dileyerek tövbe ederek, nefsimizden de Rabbimize sığınarak yaşamayı Rabbimizden 

dilemeliyiz. Rabbimizin rızası yolundan başka bir yola savrulduğumuzda da Rabbimizin 

rızasını arzulamaktan başka şeyler arzulamaya başlarız yaptığımız işlerde bizleri daha çok 

beğenmelerini, bizlere daha çok saygı duymalarını isteriz. Hayatı emredildiği gibi 

okuyamadığımızda Kur’an-ı Kerim ile okumadığımızda yanlış bir şekilde okuruz bu da bizleri 

yanlış düşüncelere sevk eder, maneviyat çalışması ile Rabbimizi de lütfu ve ikramı ile de yavaş 

yavaş tanırız ki onun her şeye hükümdar olduğunu her şeye güç ve kuvvet yetiren olduğunu 

görmeye çabalarız. Yoksa sadece Kur’an-ı Kerim okuyup geçersek hayatımızda hayatımız da 

elimizden kayıp gider çünkü birisinin bize söylediği bir şeye inanmakla görerek inanmak 

arasında da bir fark vardır ki birisi kör inançla kulaktan duyduğuna inanma yolunu seçerek 

kolay yolu aklını da gönlünü de emredildiği gibi kullanmamayı bu nimetlerin hakkını 

emredildiği gibi vermemeyi tercih eder maneviyat çalışmasından Kur’an-ı Kerim’i anlayarak, 

içselleştirerek görmeye çalışmaktan kaçar diğeri de bu uğurda hayatı boyunca Rabbimizin 

ayetlerini anlamaya çabalar. Herkesin kapasitesi de algılayabilecekleri de birbirinden hep 

farklıdır lakin herkes elinden gelen gayreti göstermekle yükümlüdür. Kolaya kaçarak yaşamak 

bizlere bir şey katmaz maneviyatta ilerlememizi sağlamaz. Kendimizi tatmin etmeye, nefsimize 

yönelik o arzularımızı tatmin etmeye yönelik eylemler nefsimizi besler, güçlendirir nefsimiz de 

kendisine yönelik daha büyük arzuların peşinden koşmaya başlar bizi bu arzulara yöneltir. 

Nefsimizin arzularına karşı koymak da Firavunla Hz. Musa As.’ın çatışmasına benzer ki 

Rabbimizin yardımı olmadan firavunu yenemeyiz, yenmemizin iki türlü yolu vardır birincisi 

Rabbimizin yardımı o alma arzumuz içindeyken gelir o arzumuzdan kurtulabiliriz ki bu hak 

yolda olduğumuzda çalışma içindeyken Rabbimize yönelmek isteyip yönelmeye güç ve kuvvet 

bulamadığımızda gerçekleşir ki bu mucizedir gaflet perdesi biran olsun yırtılır ve biz o 

kendimize yönelik nefsimizin arzusundan kendimizi kurtarabiliriz böylelikle de o arzuya karşı 

Rabbimizin lütfu ile fetih gerçekleşir diğeri de savaşmayı bırakıp kaçmak Rabbimize 

sığınmaktır, Rabbimizin yardımı ile Firavun ancak bu şekilde mağlup olur, yoksa nefsimize 

karşı savaştığımızda mağlup oluruz. Nefsimize ancak Rabbimizin lütfu ve rahmetiyle galip 

gelebiliriz, kendimizi tatmin etmeye yönelik arzularımızdan ancak Rabbimizin lütfu ve 

rahmetiyle kurtulabiliriz, bu arzulara karşı galip olabiliriz, bu arzuları fethederek mağlup 

edebiliriz. Nefsimizden daima Rabbimize sığınmamız gerekir göz açıp kapayıncaya değin 

geçen zamandan hatta daha az bir zaman olan gözümüz kapalıyken o hareket ettiği zaman kadar. 

Maneviyat çalışmasında da sürekli olarak bu halde olacağız yani bir savaş vereceğiz bu savaş 

ölene kadar hatta o ölüm sarhoşluğu gelene kadar da devam edecek. Bu savaşı da ancak 

Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile kazanabiliriz, bu yolda çalışarak Rabbimiz takdir ederse. Nasıl 

bir çalışmadan bahsediyoruz nefsimize yönelik bir çalışmadan, bu çalışmada da aynı bir 

judocunun rakibinin kendisine doğru yönelttiği gücünü kullanarak bir hamle ile onu yere 

sermesi gibi. Nefsimizin arzularını kendimize yönelterek veya nefsimizin arzularıyla savaşarak 

ancak nefsimizi güçlendiririz, onu daha da hırçınlaştırırız, kullar kendi başına nefsine karşı 

savaştıkça da kibir de artar, nefis böylelikle de güçlenir, siz onu sadece alt ettiğinizi sanırsınız 

lakin o sizi başka bir yönden çoktan elinin içine almıştır bile, adeta sarayda gizlice yükselen 

firavunun yanındaki bir komutan gibi, nefsimiz aynı şekilde dini kitaplar okuyarak, ibadet 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

19 
 

ederek de yükselir aynı firavunun yanında bulunan rahip gibi. Bu sebeple doğru kaynaklardan, 

doğru bir şekilde, doğru bir çalışma ile beslenmemiz gerekir ki yoksa firavunun sarayında bir 

komutana bir firavuna ve bir rahibe dönüşüp çıkarız. Maneviyatta Rabbimizin rızası olmadan 

yükselemeyiz, ne kadar ilmimiz olsa da Rabbimiz dilemedikçe önümüzü büyük bir duman 

kaplar da ne önümüzü ne de arkamızı göremeyiz yolda kayboluruz. Rabbimizin rızasını 

kazanmak için de Rabbimizin razı olduğu kullara o Müslüman kullara düşmanlığı bırakmamız 

gerekir. Şayet bireysel olarak bir düşmanlığımız yok lakin içinde bulunduğumuz çevre 

Müslüman kullara karşı düşmanlık besliyorsa o çevrenin içinde olduğunuz için o çevrenin bağı 

bizi de etkiler. Hak yolda olduğunu sandığımız bir çevrenin içine girdiğimizi sanıp kendimize 

zulmetmeyelim, ahir zamandayız, firavunun o süfyanın sarayından, o kibirli şeytanı seven, öven 

o süfyana sevgi duyan saraylardan, o süfyanla oturup kalkan firavunun saraylarından hesap 

günü de o süfyanla beraber olacak olanlardan kaçmaya bakalım bir an önce, o kibirli şeytanla 

hesap günü olmak istemezsiniz, o süfyanın saraylarında olan o süfyana sevgi duyan 

saraylardaki kimseler ki kendilerini hak yolda sanırlar, hak yolda olan kullarına zulmetmek mi 

hak yolda olmak, hak sözlü sanırlar kendilerini Rabbimizin hak yolda olan kullarına kötü sözler 

söylemek mi hak yolda sözler söylemek, istedikleri kadar dini kitapları ellerinden 

düşürmesinler, önlerine açarak konuşsunlar, halleri kitaplarla yüklü merkeplerden farklı değil, 

türlü türlü haller yaşasınlar hepsi dünyadır, o kibirli olan merkepler kendilerine bir şey 

söylendiğinde gururlarına yediremezler bu kibirlerine dokunur eşek gibi de anırmaya başlarlar 

kendilerine söylenen sözleri bastırmak için, zulüm nedir hak sahibinin hakkını tanımayıp ona 

hakkını vermemek, Rabbimiz her hakkın sahibi, ona hakkını vermemek en büyük zulümdür 

lakin Rabbimize zulmedemeyiz, Rabbimize hakkını vermeyerek kendimize zulmederiz, 

kendimizi Rabbimizden uzaklaştırırız bu da bizim için en büyük kayıptır, en büyük acıdır, 

cehennemdir, hayatımızda doğruyu ve güzeli görmeye doğru ve güzel olanı görmeye gelmemiz 

gerekir ki bu ancak Rabbimizin takdirindedir hidayet Rabbimizin takdirindedir ki dilediğine 

lütfeder, bizler imanımızı en güzel şekilde saf ve temiz tutmaya Allah rızası için gayret 

etmeliyiz Rabbimizin rızasını kazanmak adına onun huzuruna tertemiz çıkmak adına imanımıza 

en ufak bir şirk bulaştırmadan, kendimizde bir şey görmeden, başkalarında da bir şey görmeden, 

Rabbimize karşı hallerimizi en güzel şekilde bizden razı olacak şekilde düzeltme içinde 

yaşayarak ki bu tertemiz çıkmak da onun dilemesi iledir ancak bu halde de yaşarsak hidayeti, 

güven duymayı ki tüm korkularımızdan emin olmayı ve cenneti umabiliriz. Rabbimiz yolunu 

bize gösterecektir bundan umutlu olalım. Hz. Musa As.’ a yolunu gösteren Allah’ım bizlere de 

yolunu göstermeni diliyoruz habibin hürmetine Hz. Muhammed Sav.’ in peygamberimiz 

hürmetine istiyoruz Allah’ım o yoluna varan yolu aydınlatan nurunun hürmetine.            

 

Yalan İftira 

 

 Karşılaştığınızda bir yalan söyleyenle bunu alışkanlık edinmiş biri ile ona kötülüğünü 

göstermek için yalan söyleyip söylemediğinizi anlayacak bir konuda konuşurken size yalan 

söylediğinde ona yalan söyleyebilirsiniz, sizi suçlayacaktır yalan söylediğiniz için, siz de 

utanmış gibi yapabilirsiniz, susabilirsiniz, onun kötülüğünü yüzüne vurmayasınız, bu 

davranışımızda onun kötülüğünü anlaması için bir fırsattır, bu mantık ötesi bir davranıştır, 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

20 
 

burada söylediğimiz yalan onu doğru sözlü olmaya yöneltmek içindir, yalan söyleyip 

söylemediğimizi bildiği için ne diyeceğimizi de biliyor, biz ağzımızdan ne çıkarsa çıksın fark 

etmeyecek cevabı bildiği için doğru söylemiş oluruz, bu davranışımızda yalan söylememiş 

oluruz. 

 Bir kimseye iftira atmak da o kimse hakkında yalan söz söylemektir, bir kimse hakkında 

konuştuğumuzda adeta o kimseyi bu sözlerimizle boyarız misal olarak bir kul hak yolda güzel 

işler peşinde koşturuyor bu kul hakkında iyi sözler söylememiz o kul için güzel bir boyadır, bu 

kıyafeti o güzel boya ile boyanır lakin gönlünü Rabbimiz bilir hesap günü bu boyalarımız bir 

şey ifade etmez en güzel boya ile boyanmamız gerekir ki kim Rabbimizden daha güzel bir boya 

ile bizi boyayabilir ki en güzel ahlakla yaşamaya gayret etmeliyiz peygamber efendimizi Hz. 

Muhammed Sav.’ i örnek alarak Kur’an-ı Kerim ile yaşayarak rabbimizin rızası yolunda hak 

yolda olan kullarla beraber ahlakımızı o huylarımızı, söz ve davranışlarımızı, yaşayışımızı, 

karakterimizi güzelleştirmeye gayret etmeliyiz ki bu boyadan nasiplenme konusunda da 

umudumuz olsun, aynı şekilde kötü biri o kötülüğü hakkında konuştuğumuzda da o da artık o 

kötü kara boya ile boyanır. Sözlerimize dikkat etmemiz gerekir ki her birimiz her söylediğimiz 

sözden hesap günü hesaba çekileceğiz, birbirimize karşı her tavır ve davranışımız birbirimizi 

de tüm sistemi de etkiliyor, bir yalancı kul o kula herkesin yalancı demesi o kul artık o yalan 

boyası ile adeta boyanır ve bu kıyafeti üstünden atması çok zorlaşır her gittiği yerde o kıyafeti 

ile gider herkeste onu o kıyafeti yalanla boyanmış kıyafeti ile tanınır. Bir kadın hakkında da 

yalan söz söyleyerek ona en büyük kötülüğü yapmaktan Rabbimize sığınmamız gerekir, o en 

kötü boyayı hiç hakkı olmayan bir kula çalmak en büyük zalimliklerdendir esasen o boyayı 

kendimize çalmış oluruz, bu boyada üzerimizden adeta ta gönlümüze kadar işler. Başkalarının 

kötülüklerini dillendirmemeye gayret etmeliyiz, kulların iyiliklerini ve güzelliklerini görmeye 

gayret etmeliyiz bu halde olursak da Rabbimiz bizlerin de üzerimize çalınan boyaları örtmesini 

hesap günü de günahlarımızı affetmesi tövbelerimizi kabul etmesi konusunda da umudumuz 

olabilir. Elbette herkese kötülük yapan, kendisini düzeltme gayretinde olmayan kimseler 

hakkında da o zalimler hakkında da iyi söz söylemek de kulun kendisine yaptığı en büyük 

zulüm olur ki o zalime hakkını vermemektir, o zalimlerin hakkı elbiselerinin kötü boyanmasıdır, 

onlar hiçbir iyi bir boyayı hak etmezler çünkü bu halde bir yaşamı tercih ederek kullara 

zulmederek yaşamaları o boyaları da hak etmelerine sebep olur. Annemize yapılmasını 

istemediğimiz bir kötülüğü başkalarına da yapmayalım hiç kimse annesinin dedikoducu, 

fitneci, yalancı, cimri gibi boyalarla boyanmış kötü bir kıyafet giydiğini duymak istemez bizde 

kulların gördüğümüz hatalarını elimizden geldiği kadar örtme yoluna gitmeli ve kullar hakkında 

daima hüsnü zan içinde güzel ve iyi bir kanaat besleyerek iyilik ve güzelliklerini görmeye 

gayret ederek yaklaşmalı ve onlar hakkında da konuşurken bu halde olmalıyız.  

 

 

 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

21 
 

Öfke 

 

 Öfkelendiğimizde, kızgınlık halimizde yapmamız gereken şey karşımızdakini affetmektir, bu 

halde olursak Rabbimizin rızası yolunda bir iş yapmış oluruz ki böylelikle de Rabbimizin 

rahmetini umabiliriz. Öfkelendiğinde bağışlayıcı olmak bir erdem olduğu gibi haksız tecavüze 

karşı direnme de bir erdemdir kafirlere münafıklara karşı da öfkeli olmakta gerekir ki bu öfke 

içten tutuşmuş bir öfke de olmalı dışa vuran bir öfke de bunun ayarını da korumak da gerekir 

ki gaye sadece Rabbimizin rızası olmalıdır. Allah rızası için öfkelenmek ve Allah rızası için de 

bu öfkeyi sineye çekmek de hak yolda olan dostlarımıza karşı olmalı. Bu öfkeli halimizden 

nasıl affetmeye gelebiliriz bunu çalışmamız gerekir, bu öfke hali sadece karşımızdaki kişi ile 

sınırlı olarak okumamalı dünyadan içinde barındırdıklarından Rabbimize değin Rabbimizin 

bize yaklaşımına değin öfkeye kapılabiliriz çünkü içinde bulunduğumuz hali tam olarak 

okuyamayız bize daima Rahmetiyle muamele eden Rabbimize karşı öfkeye kapılabiliriz, hak 

yolda olan dostlarımızın da gönlümüze daima su tutması gerekir, onlar çeşitli hallerden hale 

geçtiğinde de biz de onlara bu su tutmakta Rabbimizi hatırlatmakla, Rabbimizi maneviyat 

çalışmasında ne kadar yaklaşırsak o kadar da Rabbimizin bizlere olan yaklaşımını o rahmeti ile 

yaklaşımını okuyabiliriz, öfkelendiğimizde de bizlere Rabbimizin hatırlatılması bir gülümseme 

ile bir dert dinleme ile bir çözüm bulmak ile yada bizi dinlemesi ile, sarılması ile duruma ve 

şarta göre türlü türlü emirlerle sadece birbirimizi ne kadar çok gönlümüzde hissedersek hak 

yolda olan dostlarımıza da yaklaşımımız o kadar doğru olur ki böylelikle de onun ihtiyacı olan 

yardımı da en güzel şekilde verebiliriz. En çok annelerimizin babalarımızın gönüllerini 

hissederiz onlar ki biz daha doğmadan bizim için heyecanlananlar, hazırlık yapanlar, bize sevgi 

geliştirmeye başlayanlar her nasıl ki biz daha anne karnında şekil alırken çocukluğumuzdan 

gençliğimize değin bizimle oldular aynı şekilde artık bizim de onlarla olmamız bizim de onların 

gönüllerini hissetmeye gayret etmeye onlara öfkelenmemeye, gönüllerini kırmamaya, onları 

üzmemeye gayret etmeliyiz, onlara iyi davranmalıyız, sevgiyle Rabbimizi razı etmek için 

emirlerine uymamız ve bu emirlere uyarken de kendimizi hiç düşünmeden sadece Rabbimizi 

razı etmeyi düşünerek hareket etmemiz gerekir ancak böylelikle daha büyük öfkelerin nefretin 

önüne geçebiliriz, üstünü sevgiyle örtebiliriz. Maneviyatta ilerledikçe birbirimize karşı 

nefretimiz de artacaktır, ailemize arttığı gibi çünkü bizleri tam istediğimiz gibi tatmin edemiyor 

olduklarını, isteklerimizi karşılayamadıklarını görürüz, bu tatminsizlik sonucunda da nefretle 

beraber ümitsizlikten dolayı hayal kırıklığı, gelecek korkusundan kaygı, kendimizi 

düşünmemizden dolayı depresyon ortaya çıkar bu da strese yani acıya yol açar, gücümüz azalır 

bu haller de bizi öfkeye sevk eder. Bu öfkeli halimizi de en güzel şekilde maneviyat 

çalışmamıza kanalize ederek maneviyatta ilerleyebilmek için kullanabiliriz, Rabbimizin rızası 

için öfkelendiğimiz konuda affetme yoluna giderek. İçinde bulunduğumuz durumu analiz 

ederek, bu nefrete sebep olan bizle ailemizi, hak yolda olan dostlarımızı, hatta Rabbimize karşı 

bu hale getiren nefretin sebebine karşı nefret geliştirmemiz gerekir. Misal babamızdan oyuncak 

istedik o da istediğimiz oyuncağı bize almadı bu durumda biz çocuklar gibi öfke krizine girip 

etrafı yakıp yıkıp ağlayarak çığlık atabiliriz, bir diğer seçenekte bizi bu hale getiren oyuncağa 

karşı nefretle dolabiliriz, bizimle babamız arasına girdiği için bir oyuncak yüzünden babamızla 

aramızın açılmasından ona karşı öfkelenmemize sebep olduğu için. Babamız oyuncağı alsaydı 

ona sevgimiz artardı aynı şekilde öfkelendiğimizde de bu halde olursak babamıza sevgimiz 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

22 
 

daha da artacaktır hatta o oyuncağı aldığından daha çok artacaktır çünkü sevgiyle babamıza 

olan sevgimizle hareket ederek o oyuncağa olan sevgimizi de artık bu sevgimizin içine 

katıyoruz yoksa o sevgimiz oyuncağa ve babamızın o oyuncağı aldığı için ona yönelecekti 

oyuncağı aldığı için onu sevecektik. Böylelikle de babamız bir daha istediğimiz bir şeye hayır 

dediğinde de tekrar bu şekilde davranarak öfke kontrolü sağlanabilir, nefret doğru bir şekilde 

yönetilebilir Rabbimizin lütfu ve takdiri ile ki hak yolda Rabbimizin rızası yolunda, bunun 

sonucunda da Rabbimizi razı etme konusunda umutlanabiliriz, sevinebiliriz. Bazen içimizdeki 

nefret o kadar zorlar ki bizi o kadar bizlere zarar verir ki üstünden gelemeyiz, kaçmak isteriz, 

susmayı tercih ederiz, kalbimiz adeta yanıp tutuşur, lakin kaçışta susmakta öfkelenmekte bir 

çözüm değil, affetmek önemli pek tabi ki affederek kaçabilirsiniz, susarak affedebilirsiniz, 

öfkelenip eyleme geçmek ise bizi daha büyük bir zararla oturtur ki bu nefreti sevgiyle örtmek 

varken şiddetle ifşa etmek bizleri kendimize yönelik daha da büyük bir nefrete sevk eder, artık 

kendimize de nefret eder duruma geliriz ki artık bununla da bu öfkenin sonuçlarıyla da 

mücadele etmemiz gerekir. Rabbimiz ayetlerinde duygularımızı da nasıl kullanmamız, 

yönetmemiz gerektiğini, nasıl davranmamız gerektiğini bizlere en güzel şekilde açıklıyor ki 

lütfudur böylelikle de en güzel sonucu alabilme konusunda umudumuz olsun Rabbimizi razı 

etme konusunda, Rabbimiz bizim iyiliğimizi ister kötülüğümüzü değil, bizim en güzel şekilde 

yaşamamız için en güzel şekilde yol almamızı ister bize en güzel şekilde yol gösterir ki biz de 

Kur’an-ı Kerim ile yaşarsak hayatımızı emredildiği gibi okursak, peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ i örnek alırsak hayatımızda Rabbimizi de razı etme konusunda da o kadar çok 

umudumuz olur. 

 

Nankörlük 

 

 Beğenmemek, hoşlanmamak. Rabbimizin emrettiği gibi yaşamamak Rabbimizin emirlerini 

beğenmemektir, o emirlerden hoşlanmamaktır, Rabbimiz bizim iyiliğimizi ister, pis ve çirkin 

şeyleri nasıl yemeyi kimse sevmez Rabbimiz de bizim pis ve çirkin şeyler yememizi istemez, 

helal yememizi ister haramlardan uzak durmamızı ister bunu bizim için bizim iyiliğimizi için 

ister. Kur’an-ı Kerim’i tüm alemlere lütfetti, habibini Hz. Muhammed Sav.’ i tüm alemlere de 

örnek kıldı. Rabbimizin ayetlerine karşı düşmanca hareket etmeyi, asice davranmayı, 

Rabbimizin ayetlerini görmezden gelmeyi bırakmalı hayatımızı Kur’an-ı Kerim ile 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak  yaşamaya gayret etmeliyiz.  Rabbimiz bu 

dünyada da ahirette de iyiliğimizi güzelliğimizi istiyor ki biz onun emir ve yasaklarına 

uymazsak bu dünyamızı da ahiretimizi de kaybederiz. 

 

 

 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

23 
 

Cahillik 

 

 Cahil kimse nerede ne yapması gerektiğini de nerede ne konuşması gerektiğini de bilemez, 

geleceğini de planlayamaz, dünyada hepimizin cahillikleri olmuştur, tam olarak 

planlayamadığımız işler sonucunda kötü sonuçlar sonucunda da kendimize pişmanlıkla bunu 

nasıl yaptığımızı sorgular halde bulup cahillikle kendimizi eleştirmişizdir, dünyada cahillik 

yapanlara elbette hoşgörü ile yaklaşmak gerekir, sözlerine karşı sabırlı olmak, sevgi ile 

yaklaşmak gerekir lakin maneviyatta cahil kimse kendisine en büyük zulmü yapan kişidir, 

maneviyatta cahil olmak hesap gününü düşünmeden yaşayan bu dünyada kendisine zulmeden 

demektir, kendisine zulmetmekle kendisine haksızlık etmektir, başkasına haksızlık etmek de 

başkasına zulmetmektir ki misal çalıştırılan bir işçiye ücretini vermemek aynı şekilde bir insan 

kendisinin hakkı olan bir şeyi almaması da kendisine yapabileceği en büyük kötülüktür, 

Rabbinden yüz çevirmesi, onun ayetlerinden, o bizlere rahmet olan sözlerinden, bizlere olan 

ikramından, o öğütlerinden, peygamberimiz habibi Hz. Muhammed Sav.’ den onu örnek 

almaktan yüz çevirmek en büyük cahilliktir. 

 

Zina 

 

 Hak yolda maneviyat çalışırken nefsimiz bizleri sürekli olarak hak yoldan uzaklaştırmaya 

çalışır, çeşitli arzularla bu arzuların bazılarının kimseye zararı yoktur ki canımız bazen uzun 

zamandır yemediğimiz bir yemeği ister bu durumda gidip o yemeği yemenin ne bize ne de 

başkasına bir zararı yoktur, bu arzumuzu tatmin ettiğimizde de maneviyatımıza yönelik bir 

tehditte oluşturmaz ki yemeği yiyip tekrar çalışmaya dönebiliriz, yemeği yerken de bir çalışma 

içinde oluruz, Rabbimizin lütuflarını görürüz, Rabbimizin ismiyle başlarız, sonunda da 

Rabbimize şükrederiz, yemek yerken yapmamamız gereken emirlere ve yasaklara uyarız, 

yemeği ziyan edecek şekilde yemeğe yaklaşmayız, israf etmekten kaçınırız. Bazı arzular vardır 

ki o arzulara karşı uyarıldık, o arzulara karşı gönlümüzde herhangi bir isteğin olmaması gerekir 

çünkü bu arzular bizleri hak yoldan uzaklaştıran arzulardır bunu yapabilmek için de o 

arzularımıza karşı mücadele etmemiz gerekir. Bu mücadele de o arzuyu taşlayarak öldürmekten 

geçer. Bu taşlayarak öldürme konusunda da o taşı biz değil Rabbimiz atar yani biz o içimizdeki 

arzuyu öldüremeyiz lakin Rabbimize sığınarak dua ederek o arzuya karşı şiddetli bir mücadele 

içinde oluruz, bu arzuya yönelmek dahi biran olsun dahi yaklaşmak bizleri maneviyat 

çalışmasından alıkoyacak hatta hak yoldan uzaklaştıracaktır. Recm konusu ki zina ile ilişkilidir, 

zina bizleri hak yoldan uzaklaştıracak olan, uzak durmamız emredilen eylemlerdir, o arzuya 

karşı eylemlerimiz de Rabbimize dua ile sığınmamız bir taşlama halidir, o arzuyu eyleme 

geçmeden öldürmek ki bu taşları atan o arzuyu öldüren de Rabbimizdir. Rabbimizin yolundan 

biran olsun bile ayrılamayız, yüzümüz de gönlümüz de ayaklarımız da bu yolda olmalı, biran 

olsun bile başka yöne yönelmek bu yolda da bir adım atmak bir yana bir göz ucuyla dahi hak 

yoldan gözümüz şaşsa hemen kendimizi toparlamamız gerekir. Bu sebeple haram ve yasak 

işlerden ve zinadan uzak durmamız gerekir, mücadele etmemiz gerekir. Bir insanı öldürmek 

için sadece bir taş atmak yeterli olmayabilir, birçok taş atılması gerekir ki kişi ölümcül darbeyi 

alsın, işte o arzuya karşı eylemlerimiz de bir taşlama halidir ki bu taşları atan da o arzuyu 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

24 
 

öldüren de Rabbimizdir, bu sebeple de bu kötü arzulardan bizi koruyan, kurtaran Rabbimize 

şükretmemiz gerekir, büyüklenmememiz, böbürlenmememiz, kendimizi bir şey görmememiz 

gerekir odur ki bizleri lütfu ve rahmeti ile tüm kötü yollardan, tüm kötü arzulardan koruyan ve 

kurtarandır. Dünyada da zina günahını işleyen evli erkek ve kadınların da taşlanarak 

öldürülmesi gerekir, onlar hak yoldan tamamen her bir zerreleri ile uzaklaşmış kimselerdir. Evli 

bir kadının da yanında erkeği olmadan uzun bir yolculuğa çıkması konusunda da varsayalım ki 

dünyadaki tüm kullar takvalı salih kullar olsun yine de bu işe erkekler izin vermemeli eşlerini 

düşünüyorlarsa çünkü şeytanlar aramızda daima. Peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. bizleri 

düşünür, bizim iyiliğimizi, Rabbimiz bizim iyiliğimizi ister, bizde Rabbimizin rızası için 

uyarıyoruz, yoksa kimseyi davranışlarından dolayı sorumlu tutmak haddimize hiç olur mu, 

lakin olaya sadece kulları taşlamaya götüren zina ve recm olarak bakmamak gerekiyor zina ile 

bakmamız gerekiyor, tüm hayatımızı hak yolda maneviyat çalışarak yaşarsak, tüm bu emirler 

için Rabbimize sonsuz hamd edecek, peygamberimize de Hz. Muhammed Sav.’ e de bizi ne 

denli ince düşündüğü bize ne kadar da düşkün olduğunu görüp aşkla selam edecek anlayışa 

gelebiliriz. Rabbimizin rızası yolunda Rabbimizin emirleriyle yaşayarak kendimizi ne kadar 

örtersek tüm kötü hallerimize karşı da Rabbimizin bizi rahmetiyle örtmesine bizi her türlü 

tehlikelerden muhafaza etmesine, karşılaşabileceğimiz ve yönelebileceğimiz kötülükler 

konusunda da aramıza bir set çekmesine yönelik umudumuz da o kadar çok olur, Rabbimizin 

emir ve yasakları adeta bir çadırın etrafını tutan kazıklar gibidir ki o kazıklardan birini 

çıkardığımızda tüm çadırı da diğer kazıkları da etkiler, bir kazığın gevşetmesiyle de tüm çadır 

yıkılma tehlikesi yaşar, çadırı kendi haline bırakmamız o emir ve yasaklar üzerine yoğun bir 

çalışma içinde olmamız da gerekir en güzel şekilde üzerimize düşeni yerine getirmeye gayret 

etmemiz gerekir Rabbimize sığınarak, ondan yardım dileyerek, bu umudu güçlendirecek olan 

şey de Rabbimizin emir ve yasaklarıyla yaşamak, Kur’an-ı Kerim ile yaşamak, peygamberimiz 

Hz. Muhammed Sav.’ i hayatımızda örnek almak ve hak yolda olan bir çevre içinde, hak yolda 

iyilikler ve güzelliklerle koşturmaktır, maneviyat çalışmaktır.    

 

Fitne          Ayrılık Sokmak         Zakkum 

 

 Zakkum ağacı her ne kadar cehennemin dibinde olsa da maneviyat çalışmasında göreceğiz ki 

bu dünyada da bu ağacın meyveleri var. Cehennemin dibinde yetişen zakkum ağacının 

meyvelerinden yiyecek olanlar fitnecilerdir. Fitnede en az üç kişi olur. 2 dost ve bir de fitneci 

böylelikle üç kişi. Fitneci o iki kula birbirine dost olanlara düşmandır. Bu fitneci de o iki dostun 

arasını bozmaya çalışır, ayrılık sokar, düşmanlık ateşini körükler. Bu sadece kişiler olarak değil 

grupları birbirine düşürmekte buna dahildir. Halkları birbirine kırdırmakta buna dahildir ki bu 

fitne ateş gibidir söndürülmesi gerekir, iki taraf bir olup bu ateşi söndürmelidir, iki taraf 

düşmanlığa devam ettikçe bu ateşi besler, böyle bir durumda halklardan biri şayet pasif duruma 

geçer de bu ateşi körüklemezse bu ateşi körükleyenler de kendisini belli edecektir, bu ateşi 

körükleyen diğer dost tarafta bu ateşe karşı diğer taraftan bir karşılık görmediğinde de yavaş 

yavaş ateşin başındaki fitneciler de meydana çıkacaktır, bu ateşi yakanları da taraflar 

cezalandırması gerekir. Bu zalim kimseler veya gruplar fitne çıksın diye iş tutarlar. Dünyada 

Rabbimizin kullarına zakkumu yedirdikleri için o masum kullara acı çektirdikleri için 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

25 
 

cehennemde de bu meyveyi kendileri yiyecekler. O ateşe odun atan taraflar da bu ateşi 

besleyerek daha da körükleyerek en büyük zulmü esasen kendilerine yaparlar.  

 

 Hak yolda olan kullara yapılan zalimlikleri medyadan okuyorsunuz, bu zulme uğramalarının 

sebebi her şeyi güzel yapan daima da üstün olan Allah’a inanıp güvenmeleri, çevrenizden de 

kulağınıza ulaşan haberleri de duyuyorsunuz, televizyonlardan, gazetelerden, sosyal medyadan 

görüyorsunuz takip edebiliyorsunuz, bu zalimlikleri yapanlar o çukurları kazanlar içini de ateşle 

doldurup körükleyenler sizler de bu ateşin çevresine oturup bu ateşe atılan kulları izleyenler 

sizler de bu ateşi daha da körüklüyorsunuz o zalimlerin tarafında durarak, o ateşe seyirci 

kalarak, kalbinizle biran dahi buğz etmeyerek, bu ateş sizlere dokunmayacak mı sanıyorsunuz, 

haliniz ne olacak hiç mi düşünmüyorsunuz, müminlere yapılanları o işkenceleri öylece 

seyrediyorsunuz, o haddi aşanlar, o zalimler hayvanlar gibi yaşıyorlar, hallerinin farkında 

değiller, ne yaptıklarının farkındalar ne de yaptıkları kötülüğün farkındalar hatta bu halleri 

kendilerine güzel geliyor, bu yaptıkları işlerden tatmin oluyorlar, işte bu azgınca halleri içinde 

yaşayıp gidiyorlar ta ki ölüm onların da kapısını çalana kadar, hesap gününde de onlar için bu 

hayatta yaşadıklarını sandıkları cennetleri de cennette gibi yaşadıklarını sansalar da esasen 

yaptıkları cehennemleri için odun toplamak tüm yapıp ettiklerinin sonuçlarını da Rabbimiz 

dilerse bu dünyada da gösterir ve evet esas azabı cehennemde görecekler. O zalimler o kibirli 

şeytanlar sizlerin gözlerini sihirle büyülemiş, hakkı batıl batılı da hak görüyorsunuz. Gözlerinizi 

Rabbimizin huzuruna çevirin, o kibirli şeytanlardan yüz çevirin bu sihrin etkisinden kurtulmak 

istiyorsanız, Rabbimize sığının, ona güvenin böylelikle de gözlerinizi kör eden o büyüden 

kurtulma konusunda umudunuz olabilir. O zalimlerin kalpleri hep mühürlü, o damgaları ise 

zillet damgası ki hakikatten onlar geri kaldılar, zalimlikte o yaptıkları zulümlerde çok aşırı 

gittiler, kalplerine de vurulan horluk damgası ile aşağılanmaya müstahak oldular Allah’ın 

gazabı da onlarla beraber oldu, cehennemde de onları büyük bir azap bekliyor olacak, onlar 

ateşin başında gibi görünseler de Rabbimiz de onların arkalarını kuşattı o dehşetli cehennem 

ateşi ile.  

 

Kin Gütmek 

 

 Allah rızası için kulları hak yolda bir araya getiren, birbirine karşı birlik ve beraberliği, sevgiyi, 

saygıyı, samimiyeti, güveni Rabbimize teslimiyetimizi ona yakınlaşmamızı arttıracak, onu razı 

edecek işlere yönelmemiz gerekir. Kumar oynamak, zar atmak, türlü türlü şans oyunları, fal 

okları, fal bakmak, sarhoşluk veren içecekler içmek ki şeytan da sizinle beraber o masalara 

oturur ve aranıza düşmanlık, kin ve nefret tohumları saçar. Hak yolda bir araya Allah rızası için 

gelmekle dünya yolunda dünya için bir araya gelmek arasında fark olduğu gibi bu dünyada da 

şeytanın sizden önce oturduğu masaya oturmakta hatta o masaların kurulduğu yerlerin önünden 

geçmek dahi bizlerin maneviyatını olumsuz yönde etkileyecektir.    

 Kin güttüğümüz kimselere karşı öfkeliyizdir, neden öfke duyarız çünkü nefsimiz bu işten 

hoşlanmaz nefret eder kendini tatmin edemediği durumlarda da ortaya çıkar, kumar masasında 

yenildiğinizde büyük bir para kaybettiğinizde bundan hoşnut olmaz karşınızdakine karşı büyük 

bir nefret duyarsınız. Nefret duymanız gereken şeyse karşınızdaki kul değil bu nefrete sebep 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

26 
 

olan kumar olmalıdır. Bu nefretimizi yönelttiğimiz kişiye karşı da öfkeleniriz, bu nefret hali 

sürekli olarak devam eder ki kalbimiz o kişiye karşı artık kin duyar hale gelir. Bu kin sadece 

şeytan işi pisliklerin olduğu ortamlarda ortaya çıkmaz, batıl yolda olanların hak yolda yaptıkları 

işlere karşı da ortaya çıkar, kendilerini haktan yana sanan kulların hak yolda olan kulların 

yaptıkları işlere karşı yaklaşımında da ortaya çıkar. Misal bir kul büyük bir hizmet yapmış 

olsun, misal bir cami inşa etmiş olsun, komşusu da bu hayırlı işe karşı nefsinde bir nefret 

hissetsin çünkü nefsi bu işi güzel görmez, kendisini tatmin edemez, böylelikle de kula karşı 

nefretle dolar, ona öfkelenerek ona içten içe kinlenir. Müminlere karşı kin beslemek de o nefreti 

kalbimizde çoğaltmakta düşmanlığa sebebiyet verir, bunun sonucunda da kalbimiz kararmaya 

başlar, o kadar kararır ki artık bu sakladığımız kin ve nefret kalbimizden taşar gözlerimize 

yansır, dilimize yansır, hal ve hareketlerimize yansır, hayatımızda her şeyimize yansır ki 

içimizdeki kötülük böyle ifşa olur, böylelikle de bu işten sorumlu oluruz, müminlere karşı 

düşmanlık besleyenler, kin güdenler Rabbimiz dilerse de kendilerini o kin duydukları kimselere 

karşı ele verirler, böyle bir halde karşı tarafta kin güdülen kimseler olursak bu kin ve nefretlerini 

de sevgiyle örten taraf biz olmalıyız, bu kin ve nefretlerine karşı onların kin ve nefretlerini daha 

da arttıracak hal ve hareketlerden de kaçınmalıyız, diğer tarafta o tarafta bizde olabilirdik, 

Rabbimize sığınmalıyız, elbette bu kin ve nefretin sonuçlarında da düşmanlık edenlere karşı da 

artık o seviyeye geçip haddi aşanlara karşı da bize zarar verenlere karşı da emredildiği gibi en 

güzel şekilde Rabbimizin rızasını arzu ederek savaşmamız gerekir, yapmamız gereken de o 

nefretimiz ifşa olmadan onu sevgiyle örtmektir, bunu yapmak da maneviyat çalışması ile 

gerçekleşebilir Rabbimizin rızasını gözeterek. Kendimizi nefsimizi düşünmememiz gerekir, 

nefis sürekli kendini düşünür, kendini tatmin etmek ister, sürekli olarak kendine yönelik kendi 

hesabını yapar, biz şayet kullara yönelik onların hayrına olacak şekilde bir hesap yaptığımızda 

da bundan tatmin olmayacağı için sizinle çatışır, çünkü kendisine bir faydası olmayan şeylere 

karşı düşmanlık besler, hak yolda olan bir çevre içinde Kur’an-ı Kerim okuyarak, hayatımızı 

da Kur’an-ı Kerim ile okuyarak peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i hayatımızda örnek 

alarak yaşamamız gerekir, kin gütmek ağır bir kalp rahatsızlığıdır tedavisi de budur. Maneviyat 

çalışmamız kendimize yöneliktir, kendimize yönelik olması ile de çevremizi de etkiler, şayet 

bu maneviyat çalışmasından kaçarsak, yüz çevirirsek kendimize en büyük kötülüğü etmiş 

oluruz ki çevremizde bundan etkilenir, nefsimiz bizim düşmanımızdır ki nefsimize karşı 

harpten kaçmakta adeta düşmana karşı taarruz esnasında firar eden kimsenin durumuna bizleri 

düşürür, savaşta bazen taktiksel olarak beklememiz düşmanın hareketlerine karşı bir tavır 

takınmamız gerekir, bazen düşmana kaçıyormuşuz gibi bir izlenim veririz ki onları tuzağa 

düşürebilelim lakin bu iş firar değildir bilinçli bir planlamanın sonucunda gerçekleştirilen bir 

eylemdir aynı şekilde maneviyat çalışmasında da bu hallerden geçebiliriz lakin arkamızı dönüp 

kaçmak hem bizi hem de çevremizi olumsuz etkiler, savaşın da seyrini bizim aleyhimize olarak 

çevirir sonuçta kaybeden o savaştan kaçarak sadece biz oluruz, kaçarken dost ateşimizle dahi 

ölüp gidebiliriz çünkü sizinle beraber olanların da sorumlulukları var, sizin savaştan kaçışınız 

onları da etkiliyor ve komutanın emirleri savaştan kaçanların o firarilerin vurulması yönündedir. 

Peygamberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in ordusundan habibinin ordusundan, Rabbimizin 

meleklerle desteklediği daima koruyup gözettiği rahmet ettiği türlü lütuflara gark ettiği türlü 

türlü güzel ikramlarda bulunduğu bir ordudan kaçmayalım, kaçarsak da bir daha 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in ordusunda, Rabbimizin rızası yolunda, her şeyimizle 

cihat etmenin o güzel duygusunu, hissiyatını tadamayabiliriz, bir daha kendimizi bu yolda 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

27 
 

bulamayabiliriz. Rabbimizin bizlere ihtiyacı yok bizim Rabbimize ihtiyacımız var onun rızasını 

kazanmaya, Rabbimizin bizlerin yapıp ettiklerini hiç mi hiç ihtiyacı yok bizim Rabbimizin 

rızasını kazanmak için yapmamız gereken şeylere ihtiyacımız var. Haram aylarda savaşmamız 

yasaklanmıştır lakin o zalim topluluk sürekli olarak saldırdığı için haram aylarda da savaşma 

konusunda da bizlere izin verilmiştir şayet bu halde olmayıp bu haram aylara saygı gösterselerdi 

ve yaptıkları zulümlerden yüz çevirerek barış yolunu tercih ederek yaptıkları zulümlerin 

sonuçlarından doğan hak kayıplarını telafi etme yoluna gitselerdi, bizler de tutumumuzu her 

söz ve davranışımızı değiştirmemiz gerekirdi lakin böyle yapmadılar böyle de yapacak bir halde 

de değiller, sınırı çoktan aştılar Allah’ın laneti de onların o zalimlerin üzerine olsun, 

peygamberimizin kardeşlerine zulmeden o zalimleri Allah onların belasını versin, her birini 

kahretsin kahrı perişan eylesin. Âmin. 

 

Lanet               Faiz             Ölçü ve Tartıyı Tam Yapmamak 

 

 İmtihan dünyasındayız kimsenin işlerinin başında sürekli olarak bekçi gibi dikilemeyiz 

yapabileceğimiz şeyse hak yolda Allah rızası için öğütlerde bulunmaktır, yapılan yanlış işleri 

Kur’an-ı Kerim ile açıklamak, peygamberimizin habibinin Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak 

da yaşamak ve bu yaşantıyı da en güzel şekilde tavsiye etmektir. Faiz yemekte haramdır, ölçü ve 

tartıyı tam yapmamakta kullara karşı ilişkimizi olumsuz bir şekilde etkiler, bu sadece karşılıklı 

bir ilişki gibi görülse de bu tüm topluma sirayet eder, tüm sistemi allak bullak eder, malların 

değerinin karşılığının çok üstünde satılması da malların değerinin çok çok altında satın alınması 

da yani kullara hak ettiği gibi davranmamak haklarını en güzel şekilde vermemek de zulümdür 

böylelikle de bu zulmü yapanlar da esasen kendilerine zulmederler. Ticaret yaparken dikkat 

etmemiz gereken şey hak yememektir, zulmetmemektir hak edene hak ettiğini vermemektir, 

Rabbimizin rızasını gözetmektir. Bir ticaret yaparken mal alıp satarken bunu kayıt altına almalı 

ve bir sözleşme yapmalıyız. Evlilikte de bir sözleşme yapılır ki iyi günde de kötü günde de bu 

sözleşmeye uyulması iki taraf için de karşılıklı sözle kayıt altına alınır. Evliliğin ilk gününde 

bir kötülük gördüğümüzde de hemen bu sözleşmeyi bozmadığımız gibi buna çözümler 

geliştirme yoluna gittiğimiz gibi aynı şekilde ticaret anlaşması da bir yükümlülük gerektirir, 

sözleşmenin maddelerine iki tarafın da uyması beklenir. Rabbimizle de bizim sözleşmemiz var, 

şayet dünyada yaptığımız sözleşmelerden yüz çevirip bu sözleşmelerden karşımızdaki 

kimselere zulmederek cayma yolunu seçersek bu Rabbimizle yaptığımız sözleşmeyi de etkiler 

yani yolda maneviyat çalışmasında dünyada yapıp ettiğimiz şeyler de maneviyatımızı etkiler. 

Kullarına en güzel şekilde davranmadan onlara zulmederek yaptığımız sözleşmelerimizi 

bozmamız, onlara haksızlık etmemiz, anlaşmayı bozan taraf olmamız, onlara haksızlık 

etmemiz, onları zor durumda bırakarak anlaşma hükümlerini kendi aleyhimize çevirmemiz, 

karşı tarafın anlaşmayı bozmasına sebep olacak işler peşinde koşmamız Rabbimizin gözünde 

de bizlerin değerini düşürür. Söz verdiğimizde kullara bu söze uymamız beklenir, aynı şekilde 

Rabbimize bir söz verdiğimizde bu sözden nasıl caymıyorsak bunun mesuliyetini görüyorsak, 

bu sözü bozmanın da bir faydası olmayacağını görüyorsak, kulluğumuzla, yaşayışımızla 

emredildiği gibi yaşamakla bu sözü de Rabbimizin lütfu ve takdiri ile yerine getirmeye gayret 

ediyorsak Rabbimizin rızasını gözeterek aynı şekilde kullara verdiğimiz sözden de dönmek 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

28 
 

doğru değildir, sözünü, anlaşmasını, sözleşmesini bozan kimselere karşı da yapacak bir şeyimiz 

olmaz, biz bu anlaşmayı bozan taraf olmaktan kaçınmalıyız, şayet bu anlaşmayı bozmaya bizi 

zorlayan kimseler bize zulmederlerse elbette bu anlaşmayı bozmak durumunda da kalabiliriz.  

 Hz. Musa As. kıssasından da ders alacağımız bir husus ki iş anlaşmasını Hz. Şuayb As.’ın 

çalışma şartlarını nasıl bir anlaşmaya vardıklarını Allah’ın da kendilerinin de razı olacağı bir iş 

tutmanın örneğini, Rabbimizin rahmetini görmekteyiz. 

 Kasayı emanet ettik hiç çalmadı, kasayı kendi kasası gibi korudu, çalma girişiminde 

bulunanlara karşı bizim tarafımızda oldu, çalışanlarına iyi davrandı, arkadaşlarını kolladı, kötü 

günlerinde destek oldu, bu elaman bizim şirketimizle güzel bir bağ kurdu, biz kendisine ne 

kadar zor görevler versek de biran olsun isyan etmedi. Kimseye sırlarımızı açmadı. Emanete 

hıyanet etmedi, kendi malı gibi bizim malımızı korudu, kendi evladı gibi emanet ettiğimiz 

çalışanların haklarını evlatlarının hakkını korur gibi korudu, kolladı, gözünü kırpmadan bir 

tavuğun civcivlerini düşmanlarından koruduğu gibi korudu. Anlaşmaya bağlı kaldı, on yıl 

duracağım dedi şirkette on yıl kaldı, zor durumdayken biz bir yıl daha kal dedik o da öyle olsun 

deyip bir yıl daha kaldı. Dünyalık işlerimiz gece gündüz her boş vaktini bu iş üzerine 

değerlendirmek değil verilen işi de en güzel şekilde yerine getirmeye çalışmak, anlaşmaya bağlı 

kalmak, işini takip etmek, verilen sorumluluğu en güzel şekilde yerine getirme gayretinde 

olmak böylelikle maneviyatımıza da güzel kapılar aralayabilir, kul bir çalışma disiplini 

geliştirebilir. Dünyalık işlerimiz de maneviyatımızla ilişkilidir, dünyalık işlerimiz de 

imtihanımıza tabidir. Her türlü mobbing yapmaktan kaçınmamız gerekir, bizlere de bir mobbing 

yapıldığını gördüğümüzde de buna karşı çıkmamız gerekir bu konuda farkındalığımızı 

arttırmamız gerekir, bu mobbinge uğrayan kimselerin yanında tavır almamız gerekir. Bir iş 

verene itaat etmek demek anlaşmanın şartlarına uymak demektir, anlaşmanın ötesinde 

yapılanlara ses çıkarmamak, sömürülmek, zorla anlaşmanın ötesinde işler verilmesi, bunun 

ötesinde de bir bağ geliştirmeye sebep olur ki iş verene karşı artık anlaşmanın taraflarından öte 

bir itaat söz konusu olur ki bu da zorla itaat ettiği kişiye ses çıkarmayan kişiyi putperestliğe 

sürükler. Hakkımızı savunalım. Bir şirkete uzun yıllar çalıştığımızda da bu şirkette 

kattıklarımızın hakkının da gözetilmesi gerekir bundan da iş verenler de sorumludur işte 

çalışanlar da. 

 Bir baba erkek evlatlarına karşı da kız evlatlarına karşı da sorumludur, bu sorumluluk da Allah 

rızası için bir beklenti duymadan sevgi duymaktır ki bu hal esasen babanın maneviyatı ile 

ilgilidir, sevgisi de kendisine yönelik değil evlatlarına yönelik olmalıdır, büyük babanın 

torunlarına karşı da sevgi göstermesi beklenir, her ne kadar evlatlar bizlere aynaysa yaşlar 

ilerleyince babalar da evlatlarına ayna olurlar, bu sevgiyi göstermek için de üzerimize düşenleri 

de Rabbimizin rızası için yerine getirmemiz gerekir, erkek evlatlarının da kız evlatlarının da 

onurlu bir yaşam sürmeleri için gayret sarf etmelidir, iyi bir eğitim almalarını sağlamaya gayret 

etmelidir, iyi bir ilim tahsil etmelerini aynı şekilde de özellikle erkek evlatlarına da bir mesleği, 

zanaatı, işi varsa mesleğini de işini de zanaatını da öğretmekle yükümlüdür, bu yükümlülükte 

esasen bir lütuftur, içimizde duyduğumuz sevgiyi göstermemiz için bir fırsattır bir baba erkek 

ve kız evladını evlendirmekle de yükümlüdür, buna imkânı olup şartlar elverişliyse, Allah rızası 

gözetiliyorsa, Allah’a sığınılıp güvenildiyse, bundan kaçınan, bunu isteyen evlatlarından yüz 

çeviren baba taşlanır ve öldürülür, cimrilik eden, cahilce iş tutan, kendini düşünen, eli sıkı olan 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

29 
 

kul ile böylelikle de evladı arasındaki bağ ortadan kalkar, birbirlerine olan yükümlülükleri 

ortadan kalkar, sevgi göstermeyen tüm sevgiyi kendisine yönelten baba esasen bu durumda 

kendi çocuklarını öldürür taşlamış olur çünkü çocukların babaya olan sevgisi hiç bitmez, bu 

öldürmek kulun canını taşlayarak almak değil baba ve evlat ilişkisini sonlandırır bu bağı ortadan 

kaldırır. Sevgi tüm ilişkilerimizde çok önemlidir daha da önemli olan da bu sevgiyi doğru bir 

şekilde anlamak, hayatımıza yansıtmaktır, bu sevgiyle yaşamaktır ve yaşatmaktır Allah rızası 

için, Rabbimizin bizlere olan lütuflarından o evlatlarımızdan yüz çevirmememiz gerekir, kendi 

neslinden olan kendine en yakın olan bir evladına karşı dahi sevgi duymayan birisi ne başka bir 

kulu sevebilir ne de beş vakit huzurunda bulunsa da Rabbimizi, şayet sevdiğini iddia ediyorsa 

da yalan söylüyordur. Kullar Rabbimize yönelmemiz için, Rabbimizle de bağ kurabilmemiz 

için, bir ruh edinebilmemiz için, Rabbimizi razı edebilmek için ihtiyaç duyarız, kullardan 

kaçarak, onlarla bir bağ kurmaktan kaçarak, onlara sevgi göstermekten kaçarak ki en çok sevgi 

göstermemiz gerekenler evlatlarımız, eşimiz ailemizdir, akrabalarımız, komşularımız, hak 

yolda olan dostlarımızdır, maneviyatta bir adım dahi ilerleyemeyiz. Bu işin ne bir şakası olur 

ne de bir bağışlanması ki Rabbimizin dilemesindedir onun takdirindedir o bağışlarsa başka. 

Rabbimiz yaptığımız işlere bakmaz, Rabbimiz yaptığımız işlerin değerine bakmaz, Rabbimiz 

kazandığımız ücretlere bakmaz, Rabbimiz yaptığımız işlerle toplumun gözünde nasıl bir 

konumda olduğumuza kullarının bize olan tutumuna, yaptığımız işle bize olan yaklaşımlarına 

bunların hiçbirine bakmaz. Rabbimiz kulluğumuza bakar, alın teri ile kazanıyor muyuz ona 

bakar, haramdan kaçınıyor muyuz ona bakar, fakirin yetimin hakkını gözetiyor muyuz, 

anlaşmalarımıza sadık kalıyor muyuz buna bakar. El işçiliği olsun, tamir işleri her ne iş, meslek 

olursa olsun toplumun gözünde en aşağı iş de olsun biz o işin hakkını verirsek Rabbimizin 

gözünde bu iş en güzel iş olur. Melekler de daima o kul ile beraber olur o kul pis kokular içinde 

olsa da. İşlerin en güzeli de her işinde halkı gözeterek yapılan, yaptığı işin sonucunda da halkın 

iyiliğini kendi iyiliğinden de çok isteyerek yapılan, kendini düşünmekten çok halkı düşünen, 

kendini hesaba katmadan halkın iyiliği gözetilerek, önemsenerek yapılan iştir bu işten de gelen 

gelir en güzel gelir ve gelen kazanç da en güzel kazançtır. Elbette kendimizi bir işe verdiğimizde 

karşılığında bir bedel umuyoruz dünya işlerinde alnımızın terini akıtıyoruz ve sonucunu daha 

önemli görüyoruz iş ahlakımızda önemi yaptığımız işimize verirsek sonucun önemini azaltma 

yoluna gideriz böylelikle de iş ahlakımız emredildiği gibi Rabbimizin rızasını kazanma yolunda 

bir izlenime ve anlayışa bizi getirme konusunda yardımcı olabilir.    

 Fakirlere karşı da onları da kendimizden bir parça görmeliyiz, onların da iyi bir işleri olmaları 

için gayret göstermeliyiz, onurlu bir şekilde hayat yaşamalarını istemeliyiz, toplumda herkesin 

en güzel şekilde alın teri ile rızık kazanması için gayret göstermeliyiz. Halk olmak bunu 

gerektirir, halk içinde farklı milletlerden insanları barındırır, farklı görüşte olanları, farklı sosyo- 

ekonomik seviyede olan kulları, farklı dil konuşanları, her birimiz birbirimizden farklıyız, her 

birimiz birbirimize bağlıyız bir toplumuz, aramızdaki fakirlerin karınlarını da doyurmalıyız, 

aramızdaki fakirleri incitmeden, en güzel şekilde emredildiği gibi kimden aldıklarını bilmeden, 

biz de kime verdiğimizi bilmeden onlara sadaka vermemiz gerekir, kazancımızda onları da 

düşünerek bir pay ayırmamız bu payı her işimizde de gözeterek kenara koymamız gerekir. 

Rabbimize şükrederek, nimeti ondan bilerek ve bu nimetten payı olanları da onun takdir ettiğini 

bilerek. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

30 
 

 Yoksul olmak da iyi değildir elbette her iş Rabbimizin takdirindedir üzerimize düşen böyle bir 

halde olmamak için Rabbimizin rızası yolunda çalışmaktır, alnımızın teri ile ekmek kazanmak 

için gayret göstermeliyiz, alnımızdan akan ter bu iş için emek verdiğimizin göstergesidir, 

maneviyatta da emek veririz işte bu alnımızdan akan terde tüm bu gayretimiz de bizim için o 

akan ter ödüldür, Rabbimizin rızası için ter akıtmak bunun ötesine bakmamak bize ne verecek 

diye bir karşılık beklemeden sadece Rabbimizin rızası için çabalamak işte bu gösterdiğimiz 

çaba ödülümüz maneviyat çalışmanın karşılığıdır. Zenginlik de kulu sapıtabileceği gibi 

yoksulluk da isyana dönüşebilir bu sebeple de daima Rabbimize sığınmamız gerekir. Zenginliği 

de istememek ki Rabbimizin lütfettiği zenginlikle razı edememe korkusu, bu zenginlikle yoldan 

sapma korkusu, zenginliği isteyebilirsiniz ki bu zenginlikle yoldan sapma korkusu içinde 

zenginliği Rabbimizin rızası için dünyamız için değil ahiretimiz için istemeliyiz bu halde ister 

bir halde olmalıyız, yoksul kalıp da isyan etme korkusundan da Rabbimizin rızasını kazanma 

yolundan sapma korkusundan dolayı yoksul olmaktan da Rabbimize sığınmamız gerekir bu 

halde yoksulluktan çekinmemiz gerekir yoksa yiyip içeceğimizin zevk ve eğlencemizin 

azalacağından dünyamız için değil ahiretimiz için. 

 Borç konusunda da hoşgörülü olmamız gerekir, borçlarımızı ödeyemeyecek durumda olanlara 

karşı affedici bağışlayıcı olmalıyız ki bizler de maneviyatta Rabbimize karşı daima borçlu olan 

kullarız. Dünya gelip geçici bir eğlenceden ibaret, Rabbimizin gözünde bir değeri yok, bizim 

gözlerimizde ise değeri çok, bu değerini Rabbimizin rızasını kazanmak için değerli görmeye 

getirmemiz gerekir, dünyamızı daha da değerli hale getirmek için değil maneviyatımızı 

geliştirmek için yoksa bu imtihanı kaybederiz. 

 Eski devirlerde kervanlara ortak olunarak o kervanın kazancından da pay sahibi 

olunabiliyordu, bu kervan zarar ettiğinde de zarara ortak olunuyordu ki günümüzde de borsada 

aynı mantıkta görünse de faiz bu işin her yerinde olduğu için ve bu kervanda da isteyenler 

istediği gibi at koşturduğu için bir anlaşma olmadığı tarafların bir bağlayıcılığı ve sorumluluğu 

olmadığı için bu şartları da taşımadığı için bu batıl yolda olan işlerden uzak durmak gerekir.  

 Mal ve mülkün değer kaybını önlemek adına da helal yolda bu parayı değerlendirmek gerekir. 

Bir parayı banka hesabında tutmak bu günümüzde herhangi bir banka olsun o bankaya ve tüm 

işlerine o bankayla ilişki içinde olan tüm ortaklarına da yaptıkları işlere de ortak olmaktır ki o 

banka o hesabınızdaki parayı kullanıyor, günümüzde faizin bulaşmadığı hiçbir banka yoktur. 

Bankaların kapısının önünden yolumuz üzerindeyse de gölgesinden yararlanarak bile yürümek 

doğru değildir. Bir işte şayet bankaya yatan bir paramız varsa bunu elden almaya gayret 

etmeliyiz ki buna da imkân bulamazsak derhal hemen o parayı bankadan almamız gerekir.  

 Altın ve gümüş bu türden değerli ziynet eşyaları, hak yolda emredildiği gibi Allah rızası için 

ticaret, hak yolda bir arada olan kullarla o çevremizle bir araya gelerek Allah rızası için helal 

olan bir işe ortaklık ki bu işte de elbette kazanç ve zarar da söz konusu olabilir lakin bunu 

öngörülebilir bir risk faktörü ile analizlerle değerlendirmek gerekir işi bilenlerle, eğitime, bilgi 

ve kültüre yatırım yapmak, ilim öğrenmek ve Rabbimize borç vermek de kullarına yardımda 

bulunmak ki türlü türlü seviyesinden bahsedebiliriz kendimizin ihtiyacı olsa da vermek de en 

güzel yatırımlardır ki hepsinde gözetmemiz gereken Rabbimizin rızasını kazanmaktır. Önemli 

olan çok kâr etmek değildir, Rabbimizin lütfettiği takdir ettiği nimetlerinin değerini korumak 

da değildir ki iş Rabbimizi razı etme düşüncesinde hareket etmek, helal iş ve kazanç elde 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

31 
 

etmeye gayret etmektir. Rabbimizin lütuf ve emanetlerini en güzel şekilde korumak ve rızası 

yolunda şükrederek nimeti Rabbimizden bilerek kullanmaktır. Biz bireysel olarak bundan 

sorumluyuz, başkalarının nasıl hareket ettikleri ne gibi kazançlar elde ettikleriyle ilgilenmekle 

yükümlü değiliz. Biz emredildiği gibi doğru bir şekilde yaşarsak Rabbimizin rahmetinden de o 

kadar umutlu oluruz bu umut hem kendimizin kurtuluşunu kapsar hem de yaşadığımız 

toplumun kurtuluşunu da kapsar ki bu Rabbimizin elindedir onun takdirindedir. Kullar çok 

zengin olunca mallarını çok arttırınca da Rabbimize yaklaşacaklarını düşünüyorlar ne de yanlış 

bir düşünce. Mallarını bazı kullar sayar da sayar, yanlış saydığını düşünür tekrar sayar, bir kere 

daha sayar iyice sağlama almaya çalışır, kulları da arkalarından çekiştirir dururlar, yanlarına 

gelenlerle onların göremeyeceği şekilde de kaş göz hareketleri ile alay ederler, bu kimseler mala 

öyle düşkündür ki bu mallarının ellerinden hiç gitmeyeceğini bu malları ile de sonsuza kadar 

yaşayacaklarını düşünürler, mallarını biriktirir durular, öyle cahil kimselerdir işte bu kimseler 

sanki akıllarından bir zoru var olduklarını sanırsın lakin işin sebebi mala düşkünlük, açgözlülük, 

cimrilik, tembellik, alaycılık, havai olmanın, lakayt olmanın, dedikodunun, arkadan 

çekiştirmenin, türlü türlü kötülüklerin, faiz yemenin, tartıyı emredildiği gibi tutmamanın 

sonucudur. Bu zamanda ahir zamanda özellikle de ticaretle uğraşanlar çok çok dikkatli olmalı 

yoksa onu bekleyen son hutame olur, bu bahsettiğimiz mal yığanların hali esasen kendileri şu 

an hutamedeler, lakin bunu fark edemiyorlar, hallerine öyle alışmışlar ki, bir zincir boyunlarına 

dolanmış başlarını havada tutuyor, iki sütun arasında bacakları ve kolları bu sütuna zincirlenmiş 

hareket edemiyorlar, o odada da üstlerini bir duman kaplamış altlarını da bir ateş lakin 

yandıklarının da farkında değiller yanıp tutuştuklarının, yanlarında da kimsecikler yok, bunun 

üstüne de kapanmış üzerlerine kapı. Ne zaman ki biz içeriye gelsek hemen de söylenmeye 

başlıyorlar, cehennemde olduklarını görmeye başlıyorlar lakin bizden hemen yüz çevirerek bu 

hallerini inkâr ediyorlar eski alışkanlıklarına devam ediyorlar, vücutları bu dünyada yanmıyor 

ama gönülleri kapkara kesilmiş, cehenneme atıldıklarında da o yalnızlık ateşi o pişmanlık ateşi 

beyinlerini pişirecek iliklerine kadar o ateşi tüm gönlünde her yerlerinde hissedecekler. 

Allah’ım bizi cehennemden, cehennem azabından, cehennem ateşinden bu dünyada da ahirette 

de muhafaza buyur. 

 Lanetlenmek Allah’ın rahmetinden uzaklaşanlardan olmamak istiyorsak, meleklerin üzerimize 

sürekli olarak lanet etmesini istemiyorsak, faizden de uzak durmamız gerekir, kulların hakkına 

girerek kullara hak ettiği gibi davranmayarak onlara haksızlık edip zulmederek de 

davranmamamız gerekir ki bu da esasen Allah’ın rahmetinden bizi uzaklaştırdığı için en büyük 

zulmü kendimize yapmış oluruz. 

 Dünya işlerinde tembelce davranırsak, lakayt dalga geçen bir halde olursak bu bizim 

maneviyatımızı da etkiler, maneviyat çalışması dünya işleri ile de alakalıdır ki dünyada bir 

çalışma disiplini edinmiş olmamız gerekir. Rabbimizin kulları ile güzel bir iletişim becerisi 

geliştirmiş olmamız gerekir, Dünyada bu halde olursak hak yolda olan çevremiz içinde de bu 

halde oluruz bu da hak yolda olan çevremizi de bizi de maneviyatımızı da olumsuz yönde 

etkiler. Okullarda bir ödev verildiği zaman bu ödeve çocuklarımızın ödev sorumluluk ve bilinci 

geliştirmesi için ona yardımcı olmamız gerekir, bir grup çalışmasında da tembel davranan, 

lakaydi davranan ilgisiz, umursamaz, kayıtsız davrananlar sergileyenleri bu grup çalışmasını 

önemsemeyen kimseleri de gruptan uzaklaştırmak gerekir. Dünya işlerini de gözümüzde 

Rabbimizin rızasını kazanmak için büyütmemiz gerekir ki bu işlere de önem verelim böylelikle 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

32 
 

de maneviyat çalışmasında da hak yolda olan çevremize karşı da bu şekilde bir çalışma içinde 

olabiliriz, hak yolda olan dostlarımızın da önemini görebiliriz, maneviyat çalışmasının da 

önemini arttırmamız gerekecek, sürekli olarak hak yolda olan kullarının da yoksa hem 

çalışmadan hem de hak yolda olan çevreden düşebiliriz, sürekli olarak çalışmamızın ve hak 

yolda olan dostlarımızın, Rabbimizin rızasının, Kur’an-ı Kerim’in ve peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ in  önemini arttırarak çalışma içinde olmamız gerekir. Böylelikle de aklımızı 

da daha da çok çalıştır bir duruma getirebiliriz, zekâmız artar ve gönlümüz de genişler, zekâmız 

da özellikle sosyal zekâmız da daha çok artar bu da dünyada da hak yolda da mesafe almamız 

konusunda bizlere çok yardımcı olur. 

 Bu tembellik ve lakaydi halimiz de hayatımıza yansımaya başladığında da namazlarımızı da 

etkiler Rabbimiz muhafaza eylesin ki bu halde üşene üşene Rabbimizin huzuruna gitmeye 

başlarız, gösteriş asıl gayemiz olmaya başlar, Rabbimizi anmayı onu sürekli zikretmekten de 

tembellik gösterdiğimiz için kaçınmaya Rabbimizin rızasını hayatımızın her anında 

gözetmekten de uzaklaşmaya başlarız, ibadetlerimizde bu halimizden etkilenir, sadaka 

verdiğimizde istemeye istemeye vermeye başlarız, dünyamızda, ilişkilerimizde her şeyimiz 

bundan etkilenir. Allah’ım tembellikten sana sığınırız bizleri her türlü uyuşukluktan ve 

uyuşukluk veren şeylerden muhafaza buyur, selam olsun size efendim ve sizi örnek alan 

ashabınıza da ey Allah’ın sevgili kulu habibi, ashabına ve bize çok düşkün olan, çok çalışkan 

olan, çok gayretli olan sevgili peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. ve tüm hamdımız Allah’ım 

sanadır. 

 

Haset 

 

 Nefsimiz daima kendi iyiliğimizi ister, başkalarının da iyiliğini istemez. Başkasının elinde olan 

güzel bir şey gördüğünde de hemen onun elinden adeta almak ister kendisinin olmasını ister. 

Başkasının elindekileri kıskanır durur. Komşumuzun arabası olsun çok güzel bir araba ve 

nefsimiz de o arabayı istediğini düşünelim, nefsimizi bu isteğinden vazgeçirebilmek için o 

arabaya karşı tutumundan komşumuza karşı haset duygular beslemesinin önüne geçmek için o 

arabadan nefret etmemiz gerekir, o arabadan nefret etmemiz demekte bir nesne olarak o 

arabadan nefret etmek değil elbette arabaya da başka şeylere de arzu duyabiliriz, mesele o 

arabayı elde etmek isterken yanlış bir şekilde istemesi, emredildiği gibi istemeyerek olumsuz 

sonuçlarıyla karşılaşmamız, olumsuz sonuçlar doğurmasından dolayı bu isteme halinden nefret 

etmek ki komşumuzla ilişkimizi olumsuz yönde etkilemesinden, bu istemekle komşumuz olan 

başkasının malına göz dikerek Rabbimizin rızası yolunda yaşamaktan emir ve yasaklarıyla 

yaşamaktan uzaklaşmamızdan dolayı, bizi Rabbimizin gözünde düşürdüğü kötü durumdan, bu 

arabanın halimize bizi sevk ederek yaşattığı kötü hissiyattan, yaklaşımdan dolayı bu arzudan 

arabaya yönelik isteğimizden nefret etmeliyiz ve gelecekte de doğurabileceği kötü sonuçlardan 

Rabbimize sığınmak onun rızasını istemek üzere, bundan kurtulmak için de komşumuza da dua 

etmemiz, onun iyiliğini ve güzelliğini istememiz, o arabayla Rabbimizin rızası ile bir yaşantı 

sürmesini, Rabbimizin kendisine takdir ettiği lütuf ve ikramlarına şükretmesini istememiz 

gerekir şayet biz arabaya olan sevgimizi çoğaltırsak ona olan onu elde etmeye yönelik 

isteğimizi bu sefer komşumuza olan sevgimiz azalır, nefsimizi o arabaya olan sevgimiz 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

33 
 

besleyeceği için de o arabaya da ulaşamadığı için komşumuzdan nefret duymaya başlayacaktır, 

bu da öfkeye dönüşecek ve komşumuza karşı da haset duygular içimizde gelişmeye 

başlayacaktır. Nefsimizin arzulaması bir şeyleri yanlış değil, nefsimiz dünyada da maneviyatta 

da ilerlememizi sağlar, her geçen gün daha çok daha yeni şeyler arzuluyoruz bu da insanlığın 

dünyasını geliştiriyor lakin maneviyatta da bunu doğru okuyamazsak, doğru şekilde nefsimize 

yaklaşamazsak bu maneviyatımızı da olumsuz olarak etkiler, nefsimizin bu arzularına karşı 

yanlış olan davranışımız nefsimizi Rabbimizin rızası yolunda doğru bir şekilde 

yönlendiremememize sebep olur, doğru bir şekilde yönlendirebilmek için de Rabbimize 

sığınmamız gerekir, onun rızası yolunda yaşamaya gayret etmemiz gerekir. Her şey Rabbimizin 

takdirindedir, dilediğine de dilediğini lütfeder, kulu için Rabbimiz daima en iyisini bilir ve ona 

göre de rahmetiyle kulunu sevindirir, maneviyat çalışması ile de bunu görmeye geliriz, biz şayet 

sürekli olarak başkalarının elinde olan nimetlere bakar durursak bu sefer de Rabbimizin bize 

olan nimetlerini göremez oluruz, bu nimetlere şükredemez oluruz, güzel bir şey gördüğümüzde 

de maşallah demeliyiz, kula da hayır dua etmeliyiz. Halimizi iyi okumaya Kur’an-ı Kerim ile 

okumaya peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak yaşamaya gayret etmeliyiz 

Rabbimize sığınarak, hak yolda olan bir çevremizle daima da dua ile böylelikle de artık 

kendimizi düşünmeyip kullarını düşündüğümüz hale nefsimizin iyiliğini istemeyerek, 

kendimizi hiç işin içine katmayarak hiç düşünmeden kullarının iyiliğini ve güzelliğini istemeye 

gelebiliriz, Rabbimizden bu yönde isteklerde bulunabiliriz kulları için, bunun sonucunda da biz 

ne alacağız sorusu gelebilir işte bu isteme hali en büyük lütfu ve ikramıdır, kendimize yönelik 

bir şey istememek en ufak bir teşekkür bile sadece Rabbimizin rızası.  

 

Cehennem 

 

 Cehenneme götürecek günahların bazılarına değindik. Bu günahlar içinde olduğumuzda bizleri 

nasıl da felakete götüreceğini nasıl bu günahlardan af dileyerek, tövbe ederek halimizi 

düzeltmezsek o acılı azaba nasıl süratle yol alacağımızı, azgınlığımızı nasıl da arttırarak her 

halimize yansıyacağını, takdir Rabbimizindir dilediğine dilediğini lütfeder, Rabbimizin bir izni 

olmadıktan sonra da hiçbir kul iman edemez, o aklını kullanmayanlar da o inançsızlığa o 

alçaltıcı azaba mahkum olurlar, şeytan artık onların dostu olur, Rabbimiz o kullara şeytanı 

musallat eder,  şeytanlar bizleri görüyor, onları göremediğimiz bir yerden sürekli olarak bizleri 

izliyorlar, izin verildiği kadar da her halimizden de haberdar ediliyorlar, Rabbimizin zikrinden 

o güzel öğütlerinden yüz çevirerek yaşamaya başladığımızda da o şeytanlar Rabbimizin izni ile 

de artık bizim yoldaşımız oluyorlar, o şeytan da artık o kulu alevli cehennem azabına doğru 

sürüklüyor, uçuruma kadar götürüyor, çirkin hallerimizden artık utanmaz olup çıkıyoruz, 

yaptığımız kötü işlerden artık hiç pişmanlık duymayacak bir hale geliyoruz, sürekli kötülükler 

içinde bocalayıp duruyoruz, aklımızı da kullanamayacak hale geliyoruz, her işte nefsimize 

yönelik yaşamaya başlıyoruz, dünyaya dalıp gidiyoruz, hiçbir işte de sağduyulu davranamaz 

hale geliyoruz ki hak ve batılı birbirine karıştırıyoruz, hak yolda olanlara düşman batıl yolda 

olanlara dost olup çıkıyoruz, olayları da yaşadığımız hayatı da doğru bir şekilde emredildiği 

gibi Rabbimizin rızası yolunda akıl ve gönül süzgecinden geçirip de doğru bir şekilde bir yorum 

getiremiyoruz, hayatı emredildiği gibi okuyamıyoruz, edepsiz bir şekilde hayatımızın her 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

34 
 

alanında yaşayıp gidiyoruz, türlü türlü günahlar içinde yasaklanan işler peşinde koşup cahilce 

yaşayıp gidiyoruz. Rabbimizin bizlere olan takdiri o lütfu ve rahmeti olmasaydı içimizden 

kimse de doğru yolu bulamazdı, Rabbimiz içimizden geçenleri de dışa vurduklarımızı da en iyi 

gören ve bilendir, dualarımızı da en güzel şekilde duyan ve işitendir, dilediğini de en güzel 

şekilde temizleyendir günahlarından arındırandır. 

 Dumandan özellikle çok kötü etkilenebiliyoruz sobada plastik yandığında çıkan duman nasıl 

da genzimizi yakıyor, gözlerimizi yaşartıyor, oradan hemen uzaklaşmak istiyoruz. Dumanla 

karşılaştığımızda da aklımıza oradan bir an önce çıkmak dışında bir şey gelmiyor biliyoruz ki 

bir yangına işaret. Aynı şekilde de göğsümüzü daraltan hallerimiz olabiliyor dünyada, bu içine 

çektiğimiz hava ile de alakalı nasıl ki doğa yürüyüşünde nefes alışverişimiz düzenli bir hal 

alıyor bizi rahatlatıyor maneviyatta olduğumuzda da bu göğüs daralmamız dünya dertlerinin 

ağırlığı da Rabbimizin lütfu ile de gideriliyor, içimize çektiğimiz hava rahmetiyle güzelleşiyor, 

gönlümüz de sevinçle doluyor bir ferahlık geliyor, neşeleniyoruz, bundan mutlu oluyoruz, bu 

mutlulukla da bir sükûnet bir dinginlik bir sakinlik içinde yaşamaya başlıyoruz. Hesap gününde 

de bu dünyada zalim kullarla beraber olanlar o kullar da zalimlerle beraber olacaklar. 

Cehennemde de hesap gününden sonra o cehennemlik kulların halleri de kapkara bir dumanın 

gölgesinde olacak ki tüm arzularını perdeleyen, umutsuz olacaklar, kurtuluş umutları 

olmayacak, ateş yanınca duman ortaya çıkar, duman yükselince de dumanın da gölgesi ortaya 

çıkar ateşin o arzuların en şiddetlisinin yakıcı etkisiyle, zincirlere bağlanmış tüm arzuları kilit 

altında, hiçbir güzellik yok etraflarında, hiçbir güzel şeyi de düşünecek bir halde olmayacaklar, 

içlerine işleyen o pişmanlık ateşi onları bir yandan kavururken, bir yandan da tüm uzuvları o 

durmadan suyu kaynayan bir tencere içinde gibi ateşle sürekli olarak durmadan o ateşin o azap 

ateşinin içinde pişecekler.  

 Hak yolda olmayanlar da batıl yolda dostlarıyla beraber olanlar da hesap günü birbirlerine 

düşman olacaklar, hak yolda olmayan bir çevreniz varsa da birbirinizi de sürekli 

azdırıyorsunuzdur, hesap günü de artık beraber birbirinize karşı düşman kesilirsiniz, birbirinizi 

de göstererek suçlar durursunuz beni azdıran sendin diye de birbirinize bağırıp çağırırsınız, bu 

haliniz ateşin içinde de devam eder durur. Gerçekten ne bekliyorsunuz cennete buyur edilmeyi 

mi, bu azgınlığınızla peygamber gibi yaşamayarak peygamber gibi mi muamele bekliyorsunuz, 

hesap günü de peygamberler gibi karşılanacağınızı mı umut ediyorsunuz bu azgınca halinizle 

yaşayarak. Hiç mi acı duymadınız bu hayatta hiç mi eliniz kolunuz yanmadı, hiç kalbinize bir 

ateş düşmedi, hiç mi pişmanlık yaşamadınız, nasıl cenneti ister gibi cehennemi ister oldunuz 

böyle, Rabbimizin emrine asi davranarak ne ummayı düşünüyorsunuz, Rabbimizin emrine asi 

davranmak ki Rabbimizin bizim emirlerini yerine getirmemize ihtiyacı yok bizim var, bu halde 

yaşamayarak da en büyük zulmü kendimize yapmış oluruz. 

 Herkes haberdar edildi, herkes de her şeyin farkında. Kullarının gönüllerine ulaşma noktasında 

bize Rabbimizi zikrettirmeyen o zalimlerin, hak yolda güzel bir çevre içinde Rabbimizin 

rızasını kazanmaları için Kur’an-ı Kerim ile peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. ile kullarının 

en güzel şekilde yaşamalarının önüne geçip o gönüllerin daha harap olmasına neden olan o 

zalimlerin Allah iki dünyada da belasını versin, Allah o zalimleri kahretsin, korkmadan cami 

cami gezen o zalimlerin Allah belasını versin, korkmadan Kabe’nin etrafında turlayan o 

zalimlerin Allah belasını versin. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

35 
 

 Cehennemden belirli bir süre sonra çıkış var mı sorusu gelebilir, bu dünyada Rabbimizin bunca 

nimet ve güzelliklerini görmemize rağmen, bize bunca rahmetine rağmen bu dünyada 

Rabbimize bir yol bulamadıysak, bu en büyük ızdırap olarak kula yeter, cehennemden çıkışı bu 

dünyada bulamayanlar cehennemde nasıl bulabilirler hiç mi düşünmüyorsunuz, cehennemi 

görmediniz, cehennemin büyüklüğünü de bilmiyorsunuz, oradan bir çıkış kapısı yok sadece 

türlü türlü giriş kapıları var. Cehennemden kurtuluş bu dünyada var Rabbimizin rızası için 

çabalarsak da bizi cehennem ateşinden koruyacağına dair de rahmetinden de o kadar umudumuz 

olur o da Rabbimizin takdirindedir dilediğine lütfeder.  

 

Tövbe 

 

 Tövbe konusuna da Hz. Âdem As. ile değinecek olursak, Rabbimizin yasakladığı bir işi yapmış 

ve derin bir pişmanlık içinde yaptığı işin kötülüğünün idraki ile cennetten aşağı inmiş, bu 

süreçte de kendisini incir yaprakları ile kapatmıştı. Haram bir iş yaparsak yani Rabbimizin 

yasakladığı bir şeyi yapıp sonra da bu işten pişman olmayarak yaptığımız işi güzel görürsek, af 

dileyip yaptığımız hatayı tekrar tekrarlamamak için de tövbe etmezsek günahkâr oluruz ki 

peygamberlerimiz günahkâr değildir. Hz. Âdem As. yaptığı yanlışı hemen fark etmiş 

Rabbimizin lütfu ile, Rabbimiz de Hz. Âdem As.’ ı affetmiştir. Haramlara sınırları Rabbimiz 

çizmiştir. Misal sarhoş bir kul Allah rızası için namaz kılamaz, oruç tutamaz, aklı yerinde 

değildir, çevresine yararından çok zararı olur, kulluk görevini yerine getiremez bu sebeple de 

şarap içmek insana sarhoşluk verdiği için haramdır.  

 Allah’ın rahmet ismi ile bakması her nasıl ki tüm alemleri rızıklandırıyor tövbe konusunda da 

rahim ismi ile tövbe konusuna bakması da bizler için büyük bir bağışlama büyük bir rahmet 

hesap günümüz için de dünyamızda da bu sebeple af dilerken Rabbimize tövbemizde çok 

umutlu olmalıyız ardından da tövbeden sonra iyi insanlarla beraber olmamızı günahlardan 

kaçınmaya gayret etmeliyiz. Af dilerken içinde olduğumuz durumun kötülüğünü görmemiz, 

pişman olmamız, samimi olmamız, halimizi düzeltmeye gayret etmemiz, düşünmemiz, 

kendimizi hizaya çekmemiz gerekir ardından tövbe etmemiz bu tövbeden sonra da artık o 

günahlardan yüz çevirerek de Rabbimize sığınmamız. Her nasıl ki ibadetlerimizle sevaplar 

kazanıyoruz Rabbimizin lütfettiği iyi ve güzel işleri yaparken düşünüyoruz şükrediyoruz aynı 

şekilde günahlarda da düşünmemiz gerekir halimizi, tövbe deyip geçmememiz, durumumuz 

analiz etmemiz gerekir. Bir sınavdan kaldığımızda hangi konulardan eksikliğimiz olduğunu 

görebiliyoruz bu konulara çalışmamız gerekiyor aynı şekilde doğru yaptığımız sorulardan da 

benzer sorular gelse ne gibi hatalara düşebileceğimizi kestirebiliyoruz, doğru yaptığımız 

sorularda dahi eksikliklerimizin farkında oluyoruz, geniş ve kapsamlı bir çalışma içinde 

oluyoruz aynı şekilde her işimizde de maneviyatta ince eleyip sık dokumamız gerekiyor. Her 

halimizden de istiğfar halinde Rabbimize sürekli olarak dönmeliyiz, aczi yetimizin, eksik ve 

kusurlarımızın da farkında olarak da her işimizde de ona sığınmalıyız, af dilemeli yardımını 

istemeliyiz. 

   

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

36 
 

Dualar 

 

 Bizden yardımını esirgeme Allah’ım. Allah’ım sen ki kullarının inkara sapmalarından razı 

olmazsın, şükreden kullarından da hoşnut olursun, senden bizleri çıkardığın bu dosdoğru yolda 

habibinin yolunda bulundurmanı ve yolunda daima şükreden kullarından olmayı diliyoruz 

Âmin. 

 Dua ettiğimizde Rabbimiz ile konuşuruz, Rabbimizin huzurunda namaz kılarken de 

Rabbimizin ayetlerini okuruz, bu ayetlerle de ondan yardım dileriz, ona hamd ederiz, habibi 

Hz. Muhammed Sav.’ e selam ederiz, Hz. Muhammed Sav.’ in yolunda olmayı onu örnek almayı 

isteriz, namazda Rabbimizle baş başa oluruz, Rabbimizi zikrettiğimizde de tefekkür halinde 

olduğumuzda da onu dinleriz onu dinlerken de kendimizi kötü hallerimizi göstermesini umarız 

ki böylelikle de af dilerken de tövbe ederken de halimizi kötülüklerimizi işlediğimiz 

günahlarımızı arz ederiz lütfu ile rahmeti ile gördüğümüz kötülüklerimize karşı da yardımını 

dileriz, bizi affetmesini, tövbelerimizi kabul etmesini, günahlarımızı bağışlamasını, bizi doğru 

yola hak olan yola iletmesini, bu yolda yaşatmasını ve bu yolda öldürmesini, Rabbimizin 

rızasını kazanmak için isteriz.  

 Kur’an-ı Kerim’in her bir ayetine her bir ayetin her bir harfine her bir harfin de her bir zerresine 

ayrı ayrı şükretmemiz gerekiyor. Her birimize bu iş düşüyor bir bütün olarak her birimize tüm 

Müslümanlara. 

 Allah’ım rahmetinle bizi hak yola çıkartıp faziletli bir hayat yaşattığın için şükürler olsun.  

 Dua ederken de her halimizde Rabbimize karşı kendimizi en güzel şekilde açıklamaya gayret 

edelim. Örnek olarak bir imtihanda hep kaybediyoruz, Rabbimize sığınıp o imtihan ile ilgili 

kıssaları akılda bulundurup, yanlışlarımızı görüp bu konuda nasıl davranmamamız gerektiğini 

görüp o konuda nasıl Rabbimizin rızasına uygun davranmamız gerektiği konusunda da bir 

izlenim bir düşüncede bir istekte olarak duamızda samimiyetle halimizin kötülüğünü görerek 

ona sığınarak yalnız Rabbimizin bizlere değiştireceğinin idraki ile Rabbimizden sürekli yardım 

isteyerek tüm kötülüklerden Rabbimize sığınarak, iyilik ve güzellikleri isteyerek umutla rızası 

yolunda yaşamaya gayret etmemiz gerekir. 

 Nankör olmaktan, ümitsiz olmaktan sana sığınırım Allah’ım. Şımarık ve kibirli olmaktan, 

böbürlenmekten, küstahça bir övünce kapılıp sevinçli olmaktan, kurumlu tavır takınarak boş 

bir sevince kendimi kaptırmaktan sana sığınırım Allah’ım. Âmin. 

 Allah’ım bizleri istikamet sahibi olmak isteyen kullarından eyle, Allah’ım bizleri Kur’an-ı 

Kerim’den öğüt alanlardan eyle ki bu iş bizim istememizle olacak değildir Allah’ım yalnız senin 

istemenle olur ya Rabbülalemin, senden hakkımızda hayırlısını diliyoruz habibin Hz. 

Muhammed Sav.’ in hürmetine. Âmin. 

 Mevla’mız olan Allah’tır o bize yardımcıdır o bize dosttur. Allah’ım günahlarımı göz açıp 

kapatıncaya kadar kısa bir süre içinde hatta ondan da daha az bir zamanda affedip tövbemi de 

kabul etmeye kadir olan sensin.  Büyülenmekten büyülenip gerçekten uzaklaşmaktan sana 

sığınırım Allah’ım. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

37 
 

Ya Afuvur Rahim 

Ya Gafurur Rahim 

Ya Tevvabur Rahim 

Ya Halimen Gafura. 

 Allah’ım tüm övgüler göklerin de yerin de ve tüm alemlerin de Rabbi olan Allah’ım yalnız 

sana mahsustur, azamet, saltanat, büyüklük, celal ve ikram sahibi olan Rabbimiz yerde de 

göklerde de tüm alemlerde de yüce olan yalnız sensin, tüm yücelik de üstünlük de yalnız sana 

mahsustur Allah’ım. Yerin üstünde olan herkes fanidir ancak Rabbim sen azamet ve kerem 

sahibi Allah’ım senin zatın bakidir.  Vallahul Ganiyyu ve entumul fukarau. Allah’ım zengin 

olan yalnız sensin bizlerse senin fukara kullarınız. Göklerde  ve yerde yaratmış olduğun bir 

kulun olmasın ki Allah’ım ihtiyaçları için sana yalvarmıyor olsun ki her şey de senin 

tasarrufundadır Allah’ım, Allah’ım kullarına lütfettiğin dualarından haberdar olan, dualarımıza 

müdahil olansın, her ihtiyacımızı yalnız senden isteriz Allah’ım, her ihtiyacımıza da yardımcı 

olan yalnız sensin Allah’ım. Dilediği gibi yaratmaya muktedir olan Allah’ım yaratılışı başlatan 

sensin devam ettiren de sensin devam ettirecek olan da sensin, hayat veren sensin o hayatı 

sonlandıracak olan da sensin sonra tekrar hayat verecek olan da sensin, bizleri yoktan var eden 

Allah’ım bizi öldürecek olan sensin sonra da tekrar bize hayat verecek olan da sensin şüphesiz 

ki dönüş sanadır.  

 Esasen sürekli bir dua halindeyiz türlü türlü isteklerimizle misal karnımız acıkıyor bu 

acıkmanın sonucunda da karnımızı doyuruyoruz Rabbimizin rahmeti ile Rabbimizin lütfettiği 

türlü türlü nimetlerle. Bu arzumuzu tatmin etmek adına içinde bulunduğumuz hal misal 

susuzluğumuzu yağan yağmurun altında gideriyoruz, su ihtiyacımızı böylelikle karşılıyoruz. 

Belirli bir emek veriyoruz kenara para koyuyoruz bir ev bir araba almak için bu da bir duadır 

ki emek ve gayretimizin neticesini bekliyoruz Rabbimizden, tarlasını süren bir kulun gökten 

yağmur yağmasını beklemesini örnek verebiliriz ki kendimiz için Rabbimizden bulutlarla 

yağmur göndermesini umut ediyoruz duamız bu oluyor. Bu iki halde de kendimiz için dua 

ediyoruz. Üçüncü bir hal ise babanın evladına ettiği duadır evladının mutlu olmasını ister ve 

onun ihtiyaçlarını görür bu ihtiyaçları için elinden bir şey gelmez misal tarlası için bir traktör 

istesin lakin bu traktör kendisinin bir işine yaramayacaktır evladının ihtiyacı olan bu traktörü 

Rabbinden ister. Bu halde de kul esasen kendisini düşünür kendi nefsini evladı mutlu olunca 

nefsi de bundan mutluluk duyacaktır. Son olarak da kendisini hiç düşünmeden dua edenlerin 

durumudur, bu düşünce halinde yalnız Rabbimizin rızası arzulanır, bu tanımadığınız bir kulun 

sıkıntısı kulağınıza ulaştığında bu sıkıntısının giderilmesi adına ona dua etmektir ve bu 

ihtiyacının giderilmesi adına Rabbimizden yardım dilemektir, bu halde olan için bu duadan 

gelecek olan yardımdan Allah rızası dışında bir menfaat güdülmez teşekkür dahi kuldan 

beklenmez böyle bir ihtiyaç içinde olunmaz, o kulun bu duamız ile gülümsemesinden dahi en 

ufak bir mutluluk duyulmaz ki bu dahi bu duadan bir şey beklemek olur aynı şekilde bu duanın 

sonucu olumsuz olsa da hüzün içinde olmaz yani bu duanın sonucunda bir hal değişimi olmaz. 

Duygusuzluk olarak yorumlanabilir lakin mevzu burada yapmış olduğumuz duadan en ufak 

zerre bile kendimiz için bir menfaat içinde olmamamızdır, olumlu veya olumsuz bir 

beklentimizin olmamasıdır, olumsuzluk dahi çünkü bu olumsuz hal dahi ondan bize ulaşan bir 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

38 
 

beklentidir. Rabbimiz kullarına karşı en güzel şekilde rahmet eden olduğu için duamız olumsuz 

dahi sonuçlansa bunda rahmet görürüz çünkü o kullarının her halinden haberdar olan, onların 

ihtiyaçlarını en iyi bilen, dilediğini de en güzel şekilde kulunun hayrına olacak şekilde de takdir 

edendir. Biz dua ederek kullarına esasen bizlere bunu lütfettiği için dua etmeyi buna 

şükretmemiz gerekir. Dualarımız Allah rızası için olmalı, Rabbimize sığınarak, dualarımızı 

yavaş yavaş maneviyatla geliştirmeye gayret etmemiz gerekiyor sürekli olarak kendimizi 

düşünen ruh halvetimizden sıyrılarak sürekli kendimizi düşünen evin şımarık çocuğu olmaktan 

çıkıp sadece ihtiyacımızı Allah rızası için olan ihtiyacımızı dillendirdiğimiz ki bu ihtiyacımız 

dillendirmemiz dahi onun rızası için kullarını düşünmek adına olmalı kendimizi düşündüğümüz 

için değil ki böylelikle evladın babasına ettiği duaya gelmemiz gerekiyor, Hz. İbrahim As.’ ın 

babası için ettiği duasına kendisini hiç düşünmediği, biran önce olgunluğa erişmeliyiz İslam ile 

biran önce çevremiz bu konuda bizlere yardımcı olacaktır hak yolda olan bir çevre. 

Selamun ala Âdem fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Şitin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İdrisin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Nûhin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Hûdin fil alemin Aleyhisselam.  

Selamun ala Salihin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İbrahim fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İsmail fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İshak fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Lûtin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İsrail fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Yûsûfin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Eyyûbin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Zülkifin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Şûaybin fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Musa ve Harun fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Hızır fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Yûşa fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Kâlib fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Hızkıl fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İlyasin fil alemin Aleyhisselam. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

39 
 

Selamun ala Elyesa fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Yunus fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Şemuyel fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Talut fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Davud fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Süleyman fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Lokman fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Şa Ya fil alemin Aleyhisselam 

Selamun ala İrmiya fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Danyal fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Üzeyir fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Zülkarneyn fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Zekerriya fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Yahya fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İsa fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Meryem fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Havva fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Zeliha fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Asiye fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Sâre fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Hacer fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Cebrail fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Azrail fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Mikail fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala İsrafil fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Muhammed Mustafeyn fil alemin Aleyhisselam. 

Selamun ala Ashab-ı Bedir fil alemin Aleyhisselam. 

 Sevdiklerine iyi bir nam bırakıp iyileri de en güzel şekilde ödüllendiren Allah’a hamd olsun. 

Subhane rabbike rabbil izzeti amma yasifun. Ve selamun alel murselin. Vel hamdu lillahi rabbil 

alemin. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

40 
 

 En güzel dua da Rabbimizin lütfu ile Fatiha suresidir ki elden geldiğince bol bol okumaya 

gayret etmemiz gerekir. Tek bir solukta okumayı alışkanlık edersek de daha iyi olur. Bu başta 

zor gelebilir lakin alıştıra alıştıra bu konu üzerine çalışmamız gerekir. Nasıl ki bir kuş tüm 

benliğini kaybedip öterek Rabbimizi zikrediyor biz de tüm nefesimizi bu duada birleştirmeye 

gayret edelim. Bu surenin sonunda da âmin diyoruz âmin demek de nasıl ki bir mektubu 

gönderirken zarfı kapatıyoruz sadece gönderdiğimiz kişi tarafından açılmak üzere aynı şekilde 

bu âmin de o zarfı büyük bir imanla, hiç tereddüt etmeden ona ulaşacak şekilde kapatmaktır. 

Âmin dediğimizde de bu düşüncede olmalı, Rabbimize ettiğimiz duayı tamamlarken onun bu 

duamızdan haberdar olduğunun farkındalığıyla ve bu duamıza karşılık da rahmetiyle bizlere 

muamele edeceğine dair büyük bir umutla ve sevinçle, şükrederek, Rabbimize güvenerek. 

 Ayetleri ile gönlümüze su serpen Allah’a hamd olsun, habibini peygamberimizi Hz. 

Muhammed Sav.’ i ve Cebrail’i As. her türlü töhmetten uzak tuttuğun için şükürler olsun. 

 Koruyan da sensin bağışlayan da sen Allah’ım. 

 Allah’ım sen ki her şey üzerine vekil olansın, herkese layık olduğu neticeyi verecek olan da 

sensin Allah’ım. 

Allah’ım sen ki kullarından dilediğini yurtlarından çıkartansın dilediğini de orada bırakansın 

her iş senin elindedir. Allah’ım yıkık dökük olan evlerini kendi elleriyle yıkıyorlar sen de onlara 

karşı bizim ellerimizi yolunda daha da kenetliyorsun şükürler olsun, uzak olsunlar bizden 

kahrolsun o zalimler topluluğu. 

Allah’ım rahmetinle bizi o kafirler topluluğundan kurtar. 

Âmin. Âmin. Âmin. 

 

Cennet 

 

 Cennet konusunda da maneviyat çalışmasında okurken bu dünyada ahirete göçüp gitmeden 

sanki cennetteymişiz gibi bir hissiyatta olabiliriz. Bu hissiyatlar gelip geçicidir. Aynı cehennem 

hissiyatını bu dünyada da yaşadığımız gibi cehennemde olmadan cehennemde gibi yanıp 

tutuşmak lakin bu hissiyatları batıl yolda yaşadığını iddia edenler doğru bir amaçla Rabbimizin 

rızası yolunda olmadıkları için bir değeri olmaz, bir kazanımları olmaz, hissiyatları bu dünyaya 

yöneliktir, yaşadıkları ızdırapla cehennemde olduklarını düşünebilirler, dünya yolunda 

çektikleri acı ile maneviyatta hak yolda yaşanan hissiyat farklıdır. Ahiret hayatında her cennet 

bir olmadığı gibi seviyeleri olduğu gibi bu hissiyatlarında dünyada farklı seviyeleri bulunur. 

Hz. Âdem As. konusuna değinmiştik ki babamız cennette yaratıldı hem bu dünyada hem de 

ahirette olan cennetteydi. Rabbimizin rahmeti üzerimize türlü türlü büyük kanallardan akan 

uçsuz bucaksız nurdan nehirler gibi dökülüyor bundan da tüm alemler de istifade ediyor, 

maneviyat çalışmasında olan kullar için ise cennette yer alan çeşitli nehirler de var ki bunlar 

çeşitli isimlerde, aynı şekilde ilerledikçe bu nehirlerden hak yolda olanların da kana kana içme 

söz konusu olabilir ki cennet meyvelerinden de yediği hissini de yaşayabilir ki Rabbimiz 

dilerse, takdir ederse, lütfederse, cennette de bu dünyada yediğimiz meyvelerin hissiyatı ile 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

41 
 

daha derin bir hissiyatla daha güzelini Rabbimizin rahmeti ile daha da güzelleştirdiği 

rahmetlerinden cennette karşılaşabiliriz pek tabi Rabbimiz dilerse, lütfederse, takdir ederse bu 

yolda Rabbimizin bizden razı olacağı konusunda umutlu olmalıyız, bize bunu rahmetiyle 

lütfedeceğine ve bu yönde de sadece Rabbimizin rızasını kazanmak üzere  gayret göstermeliyiz 

ve Rabbimizden de bunu dilemeliyiz. Amacımız Rabbimizin rızası olmalı, bu dünyada bizlere 

ne lütfedilirse lütfedilsin amacımız Rabbimizin rızasını kazanmak olduğu için bunların 

lütfedildiğini, dilediği gibi Rabbimizin kullarına takdir ettiğini unutmamalıyız ve bu dünyada 

bu lütfedilen nimetlerin gelip geçici olduğunu, bu dünyanın bir imtihan dünyası olduğunu 

aklımızdan da biran olsun çıkarmamalıyız. Dünyaya yönelik bir arzu ile gözlerimizi bu dünyada 

karşılaştığımız her bir nimetten uzak tutmamız, o nimetlere bağlılık geliştirmememiz, dünyaya 

yönelik dünyamıza yönelik o nimetlere karşı bir arzudan ziyade içimizde lütfedilen nimetler en 

ufak bir heyecan dahi uyandırmamalı buna gayret sarf etmeliyiz, bu nimetlere yaklaşırken de 

tüm arzumuz Rabbimizi razı etmek olmalı, nimetlerden mutluluk duyabiliriz ki bu da böylelikle 

Rabbimizi razı etmek için olur, heyecan duyabiliriz, sevinebiliriz hep Rabbimizi razı etmek için 

onun bize olan takdirini lütfunu ve ikramını gördüğümüz için onu razı etme konusunda bizlere 

yardımcı olduğu için bir şükür halinde.    

 En çok tartışılan konulardan biri de cennetteki kadınlar konusu, bu huriler esasen nefsimizle 

bağlantılıdır, cennette huri yok mu sorusu gelebilir var lakin nefsini ıslah etme yolunda hak 

yolda emredildiği gibi yaşayan kullara ki bu da Rabbimizin takdirindedir. Bir çadıra 

girdiğimizde etrafımız örtülü olur, o örtü altında da bizlere kimse karışamaz ne bizi gören olur 

ne de ne yaptığımızın farkında olan olur işte bu halde Rabbimizin rızası yolunda koşturursak 

nefsimizi bu yola vurursak ki Rabbimizin takdiriyledir Rabbimizin lütfuyladır, Rabbimizi 

zikredersek en güzel şekilde anmaya gayret edersek, sevgiyle yolunda koşturursak, hak yolda 

olan güzel bir çevrede olursak, Kur’an-ı Kerim ile peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek 

alarak yaşarsak da Rabbimiz de rahmetiyle altımıza da o çadırın altını da en güzel şekilde döşer 

üstümüz de en güzel şekilde rahmetiyle örter ve güzel bir şekilde de maneviyatta yol alırız. 

Rabbimizi zikrederek uykuya dalmaya, Rabbimizi zikrederek uykudan uyanmaya gayret 

edelim.    

 Dünyada yaşadığımız hayatın maneviyatta da ahirette de karşılığı var, maneviyatla yaşadığımız 

hayatın dünyada da karşılığı var ahirette de karşılığı var, ahirette olanların da maneviyatta da 

dünyada da benzerleri var. Peygamberlerimize çokça selam edelim Rabbimize de çokça hamd 

edelim, peygamberlerimize ne kadar selam etsek az Allah’ım sana da ne kadar hamd etsek. 

 

Okuma ve Araştırma 

 

 Din alimlerimizin eserleri ve bu eserler hakkında yapılan çalışmalar hakkında da her biri 

birbirinden çok kıymetli olan Rabbimizin lütfu ve ikramı olan işler içinde gönlümüzün 

ısındırıldığı eserlere yönelirsek güzel bir başlangıç yapmış oluruz bu işte de Rabbimize dua 

ederek hak yolda olan çevremizden de yardım alarak çalışmaya başlayabiliriz. Bu çalışmayı 

çeşitli kitaplarla, makalelerle bu konuda yayımlanmış çeşitli videolarla da filmlerle de 

belgesellerle de destekleyebiliriz. Peygamber efendimizin hayatını, ailesini, sahabe 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

42 
 

efendilerimizi de Kur’an-ı Kerim’in çeşitli meal ve çeşitli tefsirleri de beraber okumak, bol bol 

dinleme yapmalı, Kur’an-ı Kerim’i de Arapça olarak okunuşunu öğrenmeye de gayret 

etmeliyiz, bu okuyuşumuzu da dinlemeler yaparak, hatalarımızı görerek geliştirmeye gayret 

etmeliyiz. Peygamberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in hayatı, sahabe efendilerimizin hayatları, 

İslam İlmihalleri, Geylani Külliyatı, Hz. Pir, Es-seyid, Eş-şeyh, Gavsul Azam, Bazul Eşheb, Es-

Sultanü'l-Evliya, Muhyiddin Abdulkadir El-Geylani Ra. Mesnevi, Hz. Mevlana Muhammed b. 

Muhammed b. Hüseyin el-Belhî Ra., Mektûbât-ı Rabbani, Hz. İmam-ı Rabbani Ahmed El-

Faruki Es-Serhendi Ra. Risale-i Nur Külliyatı, Hz. Bediüzzaman Said Nursi Ra. gibi kitaplar 

da dinlenebilir, okunabilir. Hak yolda ilerlemek istiyorsak bunun için hak yolda olan kullarla 

da beraber olarak güzel okuma gruplarına çalışma gruplara katılırsak daha güzel yol alabiliriz. 

 

Maneviyat ve Çevre 

 

 Bismillâhirrahmânirrahîm her işimizde başlarken olmalı ki bunu idrak edebilmek adına da bu 

konuda çalışmaları okumamız, hayatımızda yer etmesini sağlamak adına da hayatımızda önem 

vermemiz gerekir. Önemli görmek adına da üzerine yoğunlaşmamız gerekir. Sağlam bir temel 

için derin kazmamız gerekiyor, derin düşünmemiz, emek vermemiz, bir siper, bir mezar kazmak 

kürekle kolay değil, hele kış şartlarında, o yağmurda ve çamurda tek başımıza, o karanlıkta, o 

soğukta, aklımızı kullanırsak, yardımlaşırsak güzel bir çevre edinirsek, kazma kürek dışında 

günümüzde teknoloji gelişti ki yüzlerce kürek görevi gören kepçeler gibi toprağı kazabiliriz ve 

güzel bir iş ortaya koyabiliriz bu sebeple kendimiz maneviyat çalışması içinde 

bulunduğumuzda bu konuda yalnız başımıza hareket etmemiz gerçekten zorlu olacaktır, bu 

sebeple güzel bir çevre edinmemiz gerekir, bu çevre de peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. 

ailesi, sahabe efendilerimiz, tüm peygamberlerimiz, melekler, Rabbimiz ki daima ona sığınıp 

ondan yardım dilemeli hak yolda çalışmış din alimlerimiz ve kitapları maneviyat konusunda 

kaleme alınan eserler hak yolda çalışan gayret gösteren kullar.  Rabbimizin rızasından umutlu 

olmak adına nasıl bir manevi gelişim inşa etmeliyiz; bunun tek bir cevabı vardır Kur’an-ı Kerim 

ile rehber olarak da Hz. Muhammed Sav.’ in izinde gitmektir. Peygamberimizin hayatını 

hayatımızda ne kadar örnek alırsak Kur’an-ı Kerim ile de hayatımızı ne kadar okursak o kadar 

nurlanırız o kadar da maneviyatta ilerleyebiliriz. Fatiha suresi ki bu duanın hayatımızda 

önemini daha da çokça arttırmamız, bu sureye daha da çok yoğunlaşmamız lazım ki güzel bir 

manevi başlangıç ve maneviyat yolculuğuna da emredildiği gibi devam edebilmek için.  

 Neden bir çevreye ihtiyacımız olduğunu idrak etmemiz gerekir ki bunun için de ihtiyacımızın 

olduğunu görmemiz gerekir. Nasıl ki dünyada bir çevremiz var, ailemiz, komşularımız, 

akrabalarımız, arkadaşlarımız, iletişimde etkileşimde olduğumuz diğer insanlar bir sistemin 

toplumun bizler bir parçası olarak çeşitli ihtiyaçlarımızı gideriyoruz aynı şekilde maneviyatta 

da bir çevreye ihtiyacımız vardır ki böylelikle tek başımıza hayatta kalmak daha kolaylaşır, 

daha kolay yol alabiliriz.  

 Biraz hayatta kendi başımıza kaldığımızda görüyoruz ki yalnızlıktan şikayet ediyoruz, 

evlenmek bir hayat arkadaşı edinmek istiyoruz, çocuklara sahip olmak istiyoruz, güzel bir ev 

arzuluyoruz, güzel komşular, güzel dostlar, güzel bir işe sahip olmayı arzuluyoruz, 

zenginleşmek istiyoruz bunları istememizin sebebi de ancak bu şekilde hayatın yaşanılabilir 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

43 
 

olduğunu düşünmemiz, bu amaçlarımızı gerçekleştirdiğimizde büyük bir mutlulukla 

yaşanabileceği algısında olmamız bu dünya için doğru da gelebilir, maneviyat ise bir iç 

çalışmadır, her nasıl dünyada bu göze güzel gelen güzellikleri istiyorsak aynı şekilde de 

maneviyatta da güzellikler bulunur, bu güzellikleri görebilmek de bu güzelliklere sahip olan 

kullarla bir arada olmakla, bu güzelliklere sahip olan kulların çalışmalarını çalışarak bir izlenim 

edinebiliriz ve bu çalışmanın sonunda da idrak ettiğimiz güzellikleri edinme konusunda da 

umudumuz olabilir. Bedenimiz bizler için bir binektir, bizlere hizmet eder, tüm işlerimize 

koşturur, her işimizi onla görürüz ki esasen işsiz değilizdir en güzel işe sahibiz Rabbimiz bizler 

için her işimizi en güzel şekilde görebileceğimiz şekilde bizlere özel olarak hiç kimseye 

lütfetmediği benzersiz en güzel şekilde takdir ettiği bir bineğimiz bir işimiz vardır, nefsimiz ise 

bizlere her zaman eşlik eden eşimizdir, o nefsimiz ki sürekli arzular içindedir bu da bizleri 

harekete geçirir, bizlere lütfedilen zaman, bu zaman bizlerin çocukları gibidir, bu dünyada her 

nasıl kullar çocuklarıyla eğlenceli vakit geçirirler, onlarla ihtiyaçları ile ilgilenerek vakitlerini 

geçirirler, dünya hayatında aynı şekilde de maneviyatta da lütfedilen çocuklar zamandır, 

maneviyatla geçirilen zaman bu derece keyifli ve kıymetlidir ki bir çocukla ilgilenmekten öte 

tüm alemlerin çocuklarını da içinde barındırır, sahip olmadığımız şeyleri dünyada çocuklarımız 

için arzularız aynı şekilde de maneviyatta da kendimizi yetiştirirken kendimizden de daha güzel 

bir şekilde çocukları yetiştirmek, kendimizin sahip olmadığı şeylere onların sahip olmasını 

arzulayarak vaktimizi geçiririz. Zenginliğimiz de bir bütün olarak bu lütufları bizlere takdir 

eden Rabbimizdir ve bizlere olan lütfu da bu zenginliği görmemizdir ve ona çağrısına kulak 

verip ona tüm gönlümüzle yönelmemizdir, tüm zenginlik içinde bizlere olan lütuflarında 

Kur’an-ı Kerim de habibi Hz. Muhammed Sav. de vardır, dua etmemiz ve ona yöneldiğimiz her 

biran tüm bu hususlar en büyük zenginliktir. 

 Annemize ve babamıza nefret duyuyoruz bu nefretle geçip gidiyor hayatlarımız çocukluktan 

itibaren yaşlılığa kadar, hayatta her bir yokuştan sonra onlara her yaklaştığımızda da onların 

bizlere olan iyiliklerini hayatlarımızda görüyoruz, nefret yerine daha büyük bir sevgiye 

bırakıyor, şayet her istediğimiz şekeri alsalardı çocuklukta hastalıklarla yaşardık, 

büyüdüğümüzde de bir olgunluğa geldiğimizde de onlara duacı oluyoruz, hayatımızın her 

anında onları büyük bir özlemle arıyoruz. Bu dünyalık olgunluğun yanında manevi 

çalışmamızla Rabbimizin de bizlere olan lütuflarını görmeye başlayıp hayatımızın her anında 

büyük bir şükran içinde oluyoruz bu olgunluğa ermek de kolay değil bu yüzden ciddi bir 

çalışma içinde olmamız gerekiyor her nasıl anne ve babamızın bizlere olan tutumlarında onlara 

karşı koşullardan geçiyorsak aynı şekilde de Rabbimizle sürekli olarak aynı fikirde de 

olmayabiliyoruz bu da büyük bir düşüşe bizleri sürüklüyor dostlarımızın hak yolda olan 

dostlarımız da bu düşüşten bizleri daha kolay çıkarmaları konusunda da yardımları olabiliyor 

ki bu da Rabbimizin lütfudur aynı kardeşlerimizin bizleri dünyada teselli etmesi gibi anne ve 

babamızın tutumlarına karşı. Çocuk yalnız kalmasın bir arkadaşı olsun yoldaşı olsun diye 

kardeş planlayan anneler gibi bizler de sadece maneviyatta yalnız başına çalışan sadece kendi 

nefsini dinleyen kullar olmamamız gerekir, kardeşlere ihtiyacımız var bizi kendisinden daha 

çok seven, kendi gibi gören, kendinden bir parça taşıyor olarak gören, aynı kardeşlerin birbirine 

yaklaştığı gibi. Dünyada anne ve babamıza olan sevgimiz sürekli arttığı gibi manevi çalışmada 

da Rabbimize olan sevgimizi arttırma yoluna gitmemiz gerekir ki onun rıza etme adına 

umudumuz da böylelikle daha çok olur. Herkesin kaldırabileceği yük farklı ve Rabbimizin de 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

44 
 

takdiri kulları da farklı farklı, herkesin güzel bir ailesi olmayabilir lakin güzel bir çevreleri 

olması için çalışabiliriz, güzel bir çevre içinde olmayı herkes ister ki eski zamanlarda 

yamyamlar daha çoktu dünyada günümüzde ise insanları farklı şekillerde tüketiyoruz güzel bir 

çevre ile birbirimize destek olmaya, böyle bir çevre içinde olmayı Rabbimizden dilemeliyiz.   

 Bakirelik geçmişten günümüze kadınlar için özellikle aranan bir husus olmuştur, saf ve 

temizliğin göstergesi olarak daha önce başkasının eli değmemiş ki bu dünya ile alakalı bir 

husustur, yolda sürekli olarak maneviyatta inişlerimiz ve çıkışlarımız oluyor, geçmişimizle 

yüzleşmemiz ve çeşitli koşullarda da Rabbimizden af dilememiz ve tövbe etmemiz gerekir, 

bulunduğumuz manevi seviyeden aynı dünyada bir yokuşu tırmanır gibi bazen bir dağa 

tırmanmak için çeşitli düzlüklerle karşılaştığımız gibi vadilerden de geçmemiz gerekir, sarp 

yokuşları tırmanmamızda sarp yokuşlardan aşağı inmemiz de gerekir ki dağın zirvesine 

ulaşabilelim, her coğrafyada bineğimiz farklı bir tarzda yol almaya başlar her koşula da bir 

alışma süreci olur ki beraber hareket edenler hızlarını yavaşlatabilir ki yokuş çıkarken nefes 

kontrolü de önemlidir, vadilerden geçerken daha hızlı hareket etmemiz gerekir ki vahşi 

hayvanlara yem olmayalım, vadi dediğimiz husus da iki tarafı da sarp yokuşlardan oluşan 

çıkmaya imkan vermeyen sadece giriş ve çıkış yolu olan bir yeryüzü şekli olarak 

tanımlayabiliriz işte bu vadiden geçerken iki koşul arasında bir ikilem arasında sıkışır kalırız 

ve biran önce o vadiden çıkıp gitmemiz vadiyi arkamızda bırakmamız geri dönmememiz 

gerekir, bize emredildiği gibi bir yol tutmalıyız, helal ve harama yaşantımızda dikkat etmeliyiz, 

bizlere helal olarak kılınan yollara o nimetlere yönelmeliyiz, her vadide dolaşarak helal haram 

demeden yaşayamayız, Hz. Adem As.’ın Tur dağından indiği Tuva vadisi gibi, Hz. Musa As.’ın 

Tuva vadisinde Rabbimizle görüştüğü ve Firavun’a doğru yol aldığı gibi. İşte bilmediğimiz 

koşullar içinde tecrübesiz olma durumumuz için de bakirelik kavramını kullanabiliriz. Bu dağa 

olan yolculuğumuzda bir rehberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in olması bir harita gibi Kur’an-ı 

Kerim’in olması bizlere ne de büyük lütuftur ki ailesi ve ashabı da onu takip etmişlerdir, bizler 

de Rabbimizin lütfu ile onları takip ediyoruz, hak yolda olan kulların arasında olmak bu sebeple 

önemlidir ki yolda birbirimize yardımcı olabiliriz, kâh mataramızda biriktirdiğimiz suyumuzu 

bir araya toplar paylaşırız, yokuşta birbirimize destek oluruz, düşene pansuman yaparız, kâh 

düşeni sırtlanırız, muhabbetle de yolu kısaltırız.  

 Evli olan kadının ve erkeğin boşanması durumunda veya eşlerden birinin ölmesi durumunda 

kalan kişiye dul diyoruz maneviyatta da bu koşullardan geçeriz ki dul olan taraf artık eşi ile 

cinsel ilişkiye giremez kendisini tamamlayacağı bir koşul ortadan kalkmıştır, aynı bakirelikte 

olan koşuldaki gibi maneviyatta da yolda dul kalma durumumuz olabilir, bu süreçte uzun 

süreleri de bulabilir, büyük bir düşüş ki eşini kaybetmiş birinin hisleri gibi elinden bir şey 

gelmeme durumu ihsan etmek adına ki  bu süreçte esasen Rabbimizin lütfudur. Dul kalanların 

toplumda tekrar evlendirilmesi gerekir ki böylelikle de daha sağlıklı bir toplum olabiliriz, yalnız 

kalmamak dünyada da maneviyatta hayati bir unsurdur.  

 Kısırlık durumunda da bir erkek ve bir kadının çocuğu olmaması halidir ki bu bir eksiklik 

olarak düşünülür, lakin bir eksiklik değildir, eksiklik bir çocuğun olmaması değil eksiklik 

maneviyatta tüm dini emirleri kendi için yerine getirip bu birikimi aktarmaya gelmemesidir, 

peygamberlerimizden babamız Hz. İbrahim As. ve eşi Hz. Sare As. annemiz bir diğer örnekte 

de Hz. Yahya As.’ın babası Hz. Zekeriya As. Allah rızası için Rabbimizden evlat istediler, 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

45 
 

duaları da kendileri için değil maneviyat çalışmalarını, bilgi ve birikimlerini sahip oldukları 

ilimleri öğretmek, aktarmak, Allah rızası için tüm kullarına yönelik olarak bu birikimi diğer 

nesiller için istediler, evlatları için istediler, Rabbimizin rızası üzerine hayatlar yaşanması için 

Rabbimizin rızası yolunda Rabbimize kulluğun en güzel şekilde devam etmesi için ve bu halde 

de olmaları için evlatlarından da söz aldılar Hz. İbrahim As.’ ın yolunda olmak üzere.          

 Bir örümcek yuvası düşünelim ipince ağlarla örülü kuşbakışı olarak bakarsak şehirlerimize 

aynı bu şekilde bir yuvanın içinde olduğumuzu da görürüz. Komşuluk ilişkilerimiz de ipince 

ağlarla örülü gibi. Bu ağları tüm toplum olarak sevgi ile örme gayretinde olursak bu arzuda 

olursak aynı bizler kuş bakışı olarak seyrettiğimiz gibi şehirlerimizi, kullarla olan ilişkimizi de 

Rabbimiz görüyor, bizler sevgi ile bir sapasağlam aramızda bir bağ kurma arzusu içinde olursak 

aynı örümceğin Rabbimizin lütfu ve ikramı ile ağ ördüğü gibi bizler de Rabbimizin bizler 

arasında da çok güçlü adeta çelikten bir sevgi bağı kurma konusunda yardımcı olması 

konusunda umudumuz olabilir, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in ailesinde de 

ashabıyla da işte bu denli güçlü bir bağ vardı aynı örümcek ağı gibi lakin o ağ nurdandı. Bu bağ 

ne kadar güçlü olursa o kadar da toplum olarak güçlü oluruz yoksa en ufak bir rüzgârda kopup 

dağılırız, tüm emeklerimiz de boşa gider.  

 Rabbimizi unutmak ki onu anmamaktır, bireysel olarak yaşandığı gibi toplu olarak da 

yaşanabiliyor ki bir şehirde kimse Rabbinden korkmadan, onu anmadan yaşamaya başlarsa, 

muhabbette böyle dünya olur, çevrede toplumda bireyler de bu şekilde bundan beslenir, kötülük 

her sokak başında her ocakta kendini gösterir, bizler bir bütünün parçasıyız her ne kadar birey 

toplumu bütünü etkiliyorsa toplum da bütün de bireyleri etkiliyor, her birimiz birbirimize 

bağlıyız. Rabbimizi tanımamız gerekiyor, Rabbimizi en güzel şekilde tanımak için de onun 

yolunda olanlarla onu en güzel şekilde tanımaya gayret edenlerle bir arada olmamız, onlarla 

beraber çalışmamız, birbirimize de destek olmamız gerekiyor. Yoksa tek başımıza Rabbimize 

karşı kötü zan beslersek bu bizim felaketimiz olur, nasıl olur başımıza bir iş gelir bir felaket, 

arkadaşlarımız bize hemen Rabbimizi hatırlatır da ondan gelip ona gideceğimizi biliriz, hayır 

ve şerrin Rabbimizden geldiğini hatırlarız da asi olmayız, oysa tek başımızaysak bu felakete 

karşı Rabbimize kötü zan besleyebiliriz de bu zannı da doğru bir şekilde Rabbimiz istikameti 

yolunda düzeltemeyerek daha batıl yolda bu zannı büyütürsek yoldan çıkanlardan oluruz. 

Hakeza hak yolda olursak her nasıl ki Rabbimize karşı kötü bir zan beslesek de arkadaşlarımızla 

doğru bir şekilde hareket ederiz de bu kötü zannımızı dile getirmeyiz, üzerine emredildiği gibi 

çalışabilecek bir ortamda oluruz, felakete karşı sabırlı olmaya gayret ederiz bu konuda da 

dostlarımız bizleri destekler ve Rabbimizden de hesap günü bunu örteceğini umut ederek af 

dileyerek, tövbe ederek yolda ilerleriz bu felakete karşı çalışarak onu hayrımıza çevirme 

konusundan umutlu olabiliriz. Yoksa gelen felaket dünyamızı nasıl yerle bir ettiyse ahiretimizi 

de öyle yerle bir eder oysa amacımız ahiretimizi kazanmaktır diğer tüm dünya Rabbimizin 

bizlere olan imtihanıdır. Bir felaket karşısında bu hastalık olur veya başka bir şey insan o şok 

etkisi ile doğru düşünemeyebiliyor, doğru şekilde davranamayabiliyor adeta sistemi hata 

vermeye başlayabiliyor böyle bir durumda da bizi düzeltmesi için yanımızda dostlarımızın 

olması hakkı tavsiye edenlerin olması moral verenlerin olması yanımızda hak yolda olan 

dostlarımızın olması bizlere Rabbimizin bir lütfudur ki bu felaketi aşmamız için bizlere güç 

vermesidir.  



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

46 
 

 İşte nasıl ki hak yolda olan arkadaşlıklar var kötü yolda olanların da arkadaşları var yaptıkları 

kötülükleri birbirine güzel gösteren, birbirinin ziyanlarını arttıran. 

 Rabbimiz dilediğine rahmet ediyor, dilediğini kurtarıyor, zalimlerin de ziyanlarını daha da 

arttırıyor. 

 Allah’ım sen ki göklerin, yerin ve  ikisinin arasındaki varlıkların Rabbi mutlak galip olan çok 

mağfiret edensin. 

 Maneviyatı tanımlamaya çalıştığımızda bunu farklı yollarla yapmaya gayret ediyoruz ki 

bundan mutluluk duyulması gerekir çünkü bir körün koluna girilip ona yardım edildiğinde 

bundan mutluluk duyar, bir sağıra el işaretleri ile onu sevdiğini söylemeye çalışmak bu sağırı 

da mutlu eder hem kör hem sağır hem de kalpsiz olanlar ise bundan mutlu olmazlar çünkü onlar 

kalplerinin örtülü olması sebebi ile bizleri düşman bellerler. 

 Kullarla ilişkimizde onlara güzel sözler söylemeli, doğru sözler söylemeli, samimi hareket 

etmeli, dürüst olmalı, yaşlılara hürmet etmeli, Rabbimizin yoluna yöneltecek güzel sözler 

söylemeliyiz, Rabbimizin bizi kendimizden çok bildiğini ihtiyacımızı da gördüğünü ve 

gidereceğini. Hal ve hareketlerimiz kulları rahatsız edecek şekilde olmamalı. Manevi gelişim 

içerisinde olduğumuzda bazen herkesin de bu manevi gelişimini sağlamaları konusunda 

görevliymişiz gibi hissedebiliyoruz ki Rabbimiz isteseydi bizleri her birimizi aynı dili konuşan 

ve anlayan kullar olarak yaratırdı, aynı şekilde de Rabbimize her iş kolaydır ki ol demesiyle 

olur biranda herkes aynı dili konuşmaya da anlaşmaya da başlayabilir ki bu iş Rabbimizin 

takdirindedir, farklı farklı milletler var farklı farklı diller farklı farklı kullar farklı farklı yollar 

her iş Rabbimizin elindedir bizlere lütfedilen yolda en güzel şekilde maneviyatta yol almaya 

gayret etmeliyiz, hak yolda olan dostlarımızla sıkı bir bağ kurma üzerine böylelikle de 

çevremize de en güzel şekilde örnek olmaya Rabbimizin rızasını her işimizde gözetmeye gayret 

etmeliyiz ki bizler de daha önce anne karnımızdan doğar doğmaz bu yola çıkmadık belirli bir 

süreç içinden geçtik ki özümüzü de biliriz o içimizdeki kötülüğü hal böyle olunca da başkalarına 

karşı da tutumumuz kendimizi bilerek Rabbimizin üzerimizde olan lütuf ve takdirini bilerek 

olmalı, onların gönüllerine hak yolda olmaya yöneltmek için baskı yapmak aynı bizlere kötü 

yolda olmamız için baskı yapmalarına benzer, kendimiz dışında olanlara da bakışımız da 

önemlidir ki bu da kendimize bakarak olmalı kendi cahilliğimizin farkında olarak, bu yol çok 

uzun bir yol bu yolun sonu da başı gibidir ki kimse oldum dememelidir, manevi yola çıkınca da 

kullar tüm dünyadan bağını kesebiliyor, eşine, ailesine, akrabalarına karşı tutumları 

değişebiliyor bu halden de Allah’a sığınmalı ki bizler alın terimizle dünyada helal rızık 

aramakla yükümlüyüz, ailemizin de çevremizin de gelişimiyle de ihtiyaçları ile de dünyada da 

sorumluyuz, maneviyata girince dünyevi sorumluluklarımız bitmiyor ve maneviyat bu dünyevi 

sorumluluklardan bir kaçış yeri gibi de düşünülmemelidir. Maneviyatta sürekli olarak halden 

hale geçmeyi beklemek de yanlıştır, sürekli bir halde olmayı beklemek de yanlıştır, iniş ve 

çıkışlarımızın olması normaldir, maneviyatta yaşadığımız hislerin, tecrübelerin bir benzerini de 

tekrar ve tekrar yaşamayı arzulamakta doğru değildir, kendimizi sürekli olarak suçlayıcı bir 

halde olmamamız gerekir aynı şekilde sürekli olarak da doğru işler yaptığımızı sanarak da 

böbürlenerek kendimizi çok yükseklerde görmememiz gerekir ki Rabbimiz dilerse ki bizlerin 

yerine bizlerden daha iyi kulları bu yola sevk edebilir. Kul ile Rabbimiz arasına girmekten 

Rabbimize sığınmalıyız, maneviyatta bizim arzumuz olmayan arzular başkalarının arzuları 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

47 
 

olabilir onların arzuları size çocukça gelebilir sizin arzularınız da onlara çocukça gelebilir ki bu 

bir süreçtir bu arzulara karşı bizlere baskı kurulmasını istemeyiz aynı şekilde başkalarının 

arzularına da baskı kurmamalıyız. Birbirimizin dünyada olan arzularına koşturmaya çalışırsak 

bunda başarısız oluruz çünkü nefsimize tüm dünyayı da versek bir dünya daha ister lakin 

maneviyatta birbirimize karşı arzularımıza karşı yardımcı olabiliriz. Zamanla da maneviyatta 

ilerledikçe de dünyadaki arzularımızı hak yolda ilerlemek için kullanabiliriz ya da başka 

arzularla da değiştirebiliriz bu bir süreçtir. Manevi gelişimimizde dünyada yer tutar ki uyumak 

da yer tutar, dünyevi ihtiyaçlarımızı karşılamak da yer tutar, dünyadan nasibimizi aramak da 

yer tutar bunlar olmadan misal sürekli uykusuz bir kul namazını nasıl doğru düzgün kılabilir, 

kullarla nasıl doğru bir iletişim kurabilir bu dünyada olan eksikliklerimizi en güzel şekilde 

dengeli bir şekilde iki tarafa da aşırıya kaçmadan bize yetecek kadar yerine getirmemiz gerekir 

ki bu konuda da her kulun tabiatı farklı farklıdır yaşlanınca da uyku ihtiyacı değişmekte 

çocuklukta farklı bu sebeple her kul kendi tabiatına göre en güzel şekilde ölçülü bir şekilde 

hareket etmelidir, bineğimizi en iyi Rabbimiz bilir ona sığınarak onun rızası yolunda hareket 

etmeye gayret göstermeli ve bunu da dualarımızla Rabbimizden istemeliyiz.  

 Dünyada çeşitli zorluklarla karşılaşıyoruz, zorluklar bitince de hayatta başka zorluklarla da 

karşılaşmayacağımızı sanıyoruz, iyilikler ve güzellikler görünce de hayatımızda elimizden de 

hiç kayıp gitmesin istiyoruz aynı şekilde dünyada olduğu gibi maneviyatta da aşmamız gereken 

sarp yokuşlar var düzlükler de var bayır aşağı inişler de dünyada olduğu gibi dinlenmek ve 

soluklanmak da var ki bu dinlenmenin ardından her nasıl ki dünya telaşı bizi alıp götürüyor 

aynı şekilde de maneviyatta da yola tutunmamız gerekiyor yoksa dünyada olduğu gibi 

maneviyatta ilerleyemeyiz, ipleri daima sıkı sıkı tutmamız gerekiyor hak yolda çeşitli işler ve 

görevler almaya gayret etmeliyiz ki bu görevler arasında da herhangi bir fark yoktur, hiçbir işi 

de hak yolda basit görmememiz gerektiği gibi büyük işleri de yapılamaz görmememiz gerekir 

ki Rabbimize sığınarak her işe koşturmaya gayret göstermeliyiz. Herkesin Rabbimiz tarafından 

takdir edilen özgür bir iradesi vardır ki kimseyi yolda zorlayarak çalıştırmamamız gerekir böyle 

yaparsak Mısır’da sanki piramitler için birbirini çalıştıran halka döneriz birbirinin kamçısını 

sırtından eksik etmeyen halka bizler birbirimize sevgi ile destek olmaya muhabbetle destek 

olmaya gayret etmeliyiz. Bazen düşebiliriz maneviyatta bu bir çocuğun bisiklet kullanmayı 

öğrenirken bisikletten düşerek kolunu kırmasına benzer kırık için tedavi olur tekrar bisiklete 

binmeye gelir kolu iyileşince ilerleyen süreçte de gençliğinde de düşünce kask takması 

gerektiğini anlar iyileşince bu sefer kask kullanarak bisiklete binmeye daha dikkatli daha 

tecrübeli daha çok ekipmanla bisiklet kullanmaya devam eder bu bir süreç, elimizden geldiği 

kadar o yollardan geçip o yollarda başımıza gelen felaketleri anlatarak çukurlara dikkat 

çekiyoruz yol hakkında istihbarat paylaşıyoruz yoksa kimsenin yol tutuşuna karışamayız. Elden 

geldiği kadar hak yolda olan kardeşlerimize sevgi ile yaklaşmamız gerekir ki Rabbimize bir yol 

bulma konusunda umudumuz olsun, onların Rabbimize olan yollarında gösterdikleri gayretleri, 

çabaları, emekleri hepsi Rabbimizin lütfudur, onlar da bizler gibiler bir farkımız yok, her nasıl 

ki Rabbimizin bizlere olan lütuf ve rahmetine seviniyoruz aynı şekilde diğer kullarına hak yolda 

olan lütuf ve ikramlarına da sevinmek gerekir onların yolda olmalarını kendimizden daha 

önemli olarak görmeye gayret etmeliyiz aynı şekilde onlar da bizleri bu şekilde kollamaları 

gerekir ki böylelikle bir annenin çocuğunun ilk adımlarını atarken izlediği gibi sürekli tetikte 

bir düşme anında atılıp evladını düşmekten koruma arzusu ile, yolda hak yolda kardeşlerimiz 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

48 
 

bizlere çay çorba ısmarlayabilir beraber çalışırken ikramlarda bulunabilirler ki bu ikramları da 

karnımız aç doyuralım diye değil de onların Rabbimizin lütfu ve ikramı ile gönüllerinden 

koparak ikram etmelerinin sonucunda yaşayacakları haz için Allah rızası için tuttukları yolun 

sonunda yaşayacakları mutluluk için ikramlarını kabul etmeliyiz kendimizi de midemizi de hiç 

düşünmeden, Rabbimiz bizlere karşı çok merhametlidir, çok lütufkardır ki şu hayatımızda türlü 

türlü lütuf ve ikramlara bizi boğuyor hiç düşünülebilir mi ki o kullarına karşı cimridir, Rabbimiz 

bizlere karşı çok şefkatli çok merhametlidir ki bir anne evladını emzirirken hiç bundan üzüntü 

duyar mı sütünü evlatlarına verdiği için hatta daha çok vermek ister çocuğunu iyice emzirmek 

doyurmak tüm ihtiyaçlarını en güzel şekilde yerine getirmek ister.  

 Çevremiz bizimle hesap günü de beraber olacak. Topraktan bölük bölük çıkartılacağız, bölük 

bölük bir araya getirileceğiz, herkes kime tabi olduysa başlarında bu bölüklerin o kimseler 

olacak, kötü kimselerin başlarında zalimler, iyilerin başında da iyiler, kimlerle beraber olduysa 

kullar çevresinde kimler varsa o kullar olacak yanlarında aynı askeri düzende olduğu gibi ki 

erler mangaları mangalar takımları takımlar da bölükleri oluşturur bölükler de taburları taburlar 

alayları alaylar da tugayları, tugaylar tümenleri, tümenler kolorduları, kolordular da orduları bu 

orduların başında da Müslümanların ordusunun başında da peygamberlerimizin seyyidi Hz. 

Muhammed Mustafa Sav. olacak, bu sebeple hesap gününden önce güzel bir çevre edinmemiz 

gerekiyor. Güzel bir şekilde Rabbimizin huzuruna gitmek için.  

 Sırat köprüsü ki kıldan ince kılıçtan keskin kestiğimiz kurbanlar sayesinde de bu köprüden 

geçişte Rabbimizin lütfu ile bizlere o kurbanlar birer binek olacak, dünyada da manevi 

gelişimimizde de yol bulunur ki hak yolda mesafe aldıkça adeta yol da incelmeye ve 

keskinleşmeye başlar, bir ip cambazı gibi yolda ilerlememiz gerekir ki bir tarafa en ufak bir 

bakış bile bizleri yolda düşürebilir bu sebeple elimizdeki çubuğu iyi kullanmamız gerekir ki 

böylelikle en ufak bir dikkatsizliğimizde durumu kontrol altına alabilelim bu çubuk da çevremiz 

beslendiğimiz nur kaynaklarıdır ki Hz. Muhammed Sav.’ in nuru da Kur’an-ı Kerim’in nuru da 

buna dahildir, aynı şekilde hak yolda olan dostlarımız da. Maneviyat yolunda da Rabbimizin 

lütfu ile kötülüklerimizi gördükçe Rabbimizin lütfu ile de onları boğazladıkça Rabbimizin 

rızasını kazanma konusunda umudumuz artacaktır ki bu yolda da o kurbanlarımızla 

ilerleyebiliriz aynı hesap gününde sırat köprüsünde ilerleyeceğimiz gibi.  

 Manevi gelişimde beslenmenin de büyük bir önemi vardır ki bir insan bir şey istiyorsa canı 

duası da o olur ki bineğinin duası karnı acıktığında onu helal ve güzel olan nimetlere yöneltmesi 

için Rabbimize sığınmalıyız. Mide dua demiştik ki o ekmekle bizleri besler, ekmeğe de ilim 

demiştik, karnımız tokken aklımız ekmekteyken tam olarak odaklanamayız gidip karnımızı 

doyurup o şekilde çalışmaya devam etmeliyiz, bu yolda o ekmekten gelen enerji ki ilim 

öğrenme konusunda da aklımızı çalıştırmada, bal, süt, su, elma sirkesi, ceviz tüm bu nimetleri 

Rabbimizin büyük lütufları her birinde farklı farklı şifalar var. Nasıl ki dua edipte hayatımızda 

farklı farklı  sonuçlarını görüyoruz bundan da bir tat alıyoruz ki o duamızın kabul olmasından 

yaşadığımız bir mutluluk hissi var aynı şekilde de yemekten de bir hissiyat alıyoruz o yemeği 

yedikten sonra işliyoruz, esasen yediklerimizin de tatlarının farklı olması, işlevleri de farklı ve 

hayatımızı da yiyip içtiklerimiz etkiliyor, her besin aynı şekilde midemizde işlenmiyor, aynı 

şekilde sindirilmiyor, bir ekmek ki anne elinde sevgiyle yoğurulmuş karbonhidrat aynı şekilde 

başka bir karbonhidrattan bahsedelim ki işlenmiş bir gıda olsun bu ürün de daha ağzımızda 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

49 
 

sindirilmeye başlarken bile bir tat farkıyla karşılaşıyoruz, aynı şekilde sindirilemiyor, bunun 

yansıması da bir bütün olarak insanı etkiliyor bedeni o bineği de maneviyatı da bundan 

etkileniyor, doğal bal yemekle işlenmiş fabrikada üretilen bal arasında tat farkının yanında 

bunun sindirilmesinde de farklılıklar var, aynı şekilde bundan ortaya çıkan enerji ile girişilen 

işlerde de kulun ruh haletinde de. Enerjimizi de en güzel şekilde dengeli bir şekilde kullanmaya 

gayret etmeliyiz, dünya işinde koşturup maneviyata vakit ayıramamakta aynı şekilde dünyadan 

kendimizi soyutlamakta dengemizi bozacaktır ki bazı durumlarda dünyada yaşadığımız 

hallerde bizlerde büyük bir enerji ortaya çıkartabilir misal dünyalık bir olaya çok sevinebiliriz 

veya çok üzülebiliriz bunu maneviyata yöneltmekle sıkıntımızı Rabbimize açarak niyazda 

bulunabiliriz aynı şekilde o sevinçle huzuruna koşabiliriz. Rabbimizin rahmeti üzerimizden 

çekiliverse tarlalarımızı nasıl sulayabiliriz, nasıl hak yolda yaşayabiliriz, bu yolda olmaktan haz 

almayarak ki haz almamak dahi biran olsun içinde rahmet barındırıyor, böylelikle de daha 

büyük bir haza yol alabiliyoruz maneviyatta. Yavaş yavaş hak yolda kendimizi geliştiriyoruz. 

Sürekli halleri yaşayamayız, haller gelip geçicidir, Kur’an-ı Kerim ayetlerini okurken de o an 

o ayeti hayatımıza okurken bir ders alıyoruz bir daha o ayete geldiğimizde de farklı bir ders 

insan da sürekli değişiyor alacağı derslerde hayatı emredildiği gibi okurken içinde bulunduğu 

haller de. Her makamda söylenecek sözler farklı, her makamda yaşanan haller farklı bu sebeple 

şu doğrudur bu doğrudur diyemeyiz sadece kendimizi en güzel şekilde okumak adına 

Rabbimizden yardım diler ona sığınırız hayatımızı Kur’an-ı Kerim ile habibi Hz. Muhammed 

Sav.’ in yolunda okumaya gayret etmeliyiz. 

 Rabbimiz bizlere maneviyat çalışırken gösterdiği kötülüklerimizi de lütfu bilmeliyiz misal 

hırsızlara karşı düşmanca duygular beslediğimizi varsayalım lakin bizim de içimizde bir hırsız 

olduğumuz gerçeğiyle de yüzleştiğimizde Rabbimize dönerek ondan af dileyerek tövbe yoluna 

gitmeli ve bize de kendimizi gösterdiği için bu kötülüğümüz daha ortaya çıkmadan lütfettiği 

yolda kendimizi düzeltme fırsatı lütfettiği için şükretmeliyiz. Geçmişte de yaptığımız 

kötülükleri kötülük olarak görmeden üstünden geçip gidiyoruz, manevi çalışmada da bu 

kötülüklerimiz yolda ilerledikçe karşımıza çıkacaktır aynı şekilde de farkında olmadan da bazen 

günahlara düştüğümüzü de göreceğiz ki her halde hemen Rabbimize sığınarak af dileyerek 

tövbe kapısına gitmemiz gerekir. Hatalarımızı görmemiz büyük lütuf maneviyat çalışmasında 

Rabbimiz ile baş başa oluruz ki o bizlerin her haline şahit olan bizi bizden de daha iyi bilendir 

ki kendimizi onun karşısında pirüpak olarak görmek, hatalarımızdan başkalarını suçlamaya 

çalışmak gibi inkar yoluna gidersek Rabbimizi kandırmaya çalışmak gibi bir halde oluruz bu 

sebeple maneviyat yolunda kendimize karşı da Rabbimize karşı da dürüst olmaya gayret etmeli 

Rabbimizden bunu dilemeliyiz, içinde bulunduğumuz kriz ortamını en güzel şekilde yönetmeye 

bundan çıkış yolları aramak adına da halimizi derinlemesine ele almalı derin bir düşünce hali 

ile halimizi görmeye ve çözüm yolları aramaya gayret ederek Rabbimizden yardım dilemeliyiz. 

Çevremizde gördüğümüz tüm kötülüklerde de durum böyledir ki bu kötülüklere karşı olmamız 

gerekir lakin düşüncemiz bu kötülüklerin bizde olmadığını düşünerek kendimizi anadan doğma 

tertemiz bir kul olarak görerek olmamalı aksine gördüğümüz kötülüklerden Rabbimize sığınan 

bir halde olmalı. Rabbimizle her anımız çok kıymetli bu kıymetli zaman dilimini en güzel ve 

verimli bir şekilde geçirmek için gayret göstermeliyiz. Sürekli mutlu olamadığımız gibi 

dünyada maneviyatta da sürekli mutlu olamayız. Maneviyatı mutluluk için değil veya başka bir 

fayda için değil sadece Rabbimizin bizden razı olmasını istediğimiz için çabalamamız gerekir 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

50 
 

elbette bu anlayış maneviyatta ilerledikçe daha çok gelişecektir. Dostlarımızla hak yolda olan 

dostlarımızla o çevremizin içinde yaşadığımız kötü durumların üzerini gülümsemekle örtmeye 

gayret etmeliyiz, elimizden geldiği kadar. Her gün karanlık ve aydınlık geliyor birbirini takip 

ediyor biz o karanlıktayken sabah olmayacağını bilemeyiz lakin umudumuz var, Rabbimiz her 

gün bizlere gün ışığını armağan ediyor. Kötü günler bittiğinde daha kötü günler gelebileceği 

gibi buna hazır olmalıyız, aynı şekilde güzel günler geldiği gibi daha güzel günlerin geleceğine 

de daima umutlu olmalıyız. Sürekli olarak tatlı yiyemeyiz, kan şekerimiz yükselir, başımız 

dönmeye başlar, midemiz artık tatlı görmek bile istemez kaçar. Bizlere Rabbimizin yardım 

etmesi ne büyük bir lütuf en güzel anımızda onunla olduğumuz gibi en karanlık anımızda da 

onu yanımızda hissetmemiz ne büyük bir lütuf. Ailemiz en güzel anlarımızı paylaştığımız, aynı 

şekilde sıkıntıya düştüğümüzde de en büyük yardımcılarımız oluyorlar ki tüm dost bildiklerimiz 

etrafımızdan kaybolmuşken işte Rabbimiz de bizlerin daima yanında, böylelikle görüyoruz ki 

Rabbimiz bize o karanlıkta el uzatıyor. Hallerde de güzel bir çevrenin olması büyük bir avantaj 

sağlar, bir anne ne kadar üzgün olsa da evladının bir sıcak gülümsemesi ile tüm dertlerini 

unutabiliyor. 

 Çalışmada da ciddiyetimizi gösterelim, ciddiyeti göstermeli öğrenme ciddiyetini. 

 Rabbimizi razı edememe korkusu da üzerimizde olmalı, dünyalık korkularımız olabilir, 

fobilerimiz olabilir, bu Rabbimizden korkmadığımız anlamına gelmez. Bir günahtan ki 

cehennemden korktuğumuz için uzak durmamız da Rabbimizin bir lütfudur, maneviyatta 

yaşadığımız hiçbir hissiyat değersiz değildir, bu hisleri daha da derinleştirmemiz için birer 

basamaklardır, bu korkular da olmalı lakin en büyük korku tüm korkuları da içinde barındırmalı 

tüm hayatımız boyunca bu korkuları bir araya getirerek daha da büyüterek daha büyük bir 

anlayışa kavrayışa gelme işi ki hakiki bizlerden istenen bir korkuya gelmek o da Rabbimi razı 

edemeyeceğim korkusu. 

 Maneviyatta karşılaştığımız hususlardan biri de cennet ve cehennem hissiyatıdır. Bu 

hissiyatların da farklı farklı dereceleri bulunur. Her nasıl ki ahirette Firdevs cenneti cennetlerin 

en güzeli ise aynı şekilde maneviyatta da bu dünyada da cenneti yaşamak diyebileceğimiz 

hissiyata gelebiliriz Rabbimizin lütfu ve rahmeti ile aynı şekilde de cehennemin en dip 

çukurunda da kendimizi bulabiliriz.  

 Cehennem ki bu korkutma o ateşin dehşeti insanın mantık ve şuurunun kaldıramıyor oluşu bir 

lütuftur ki böylelikle de Rabbimizin lütfu ile ayetlerinden öğüt alma gayretinde olanlar hak 

yolda olanlar Rabbimizin lütfu ile ondan sakınmanın gerekliliği konusunda bir anlayış 

geliştirme fırsatı elde ederler ki bu da maneviyatta ilerleme konusunda onlara destek olur. 

Geçmişten veya şimdiki zamanda olacak şeylerden korkamayız lakin gelecekte olacak 

olanlardan korkarız bir köpek karşımıza çıktığında esasen o köpekten korkmayız birkaç saniye 

sonra olabilecek senaryolardan korkarız bu senaryolar da istediğimiz karşılaşmak istediğimiz 

senaryolar olmaz, olabilecek olan senaryolardan Rabbimize sığınmalı ve ona dönmeliyiz bu 

hissiyat da Rabbimizin büyük bir lütfudur. Senaryoları değiştiremeyiz lakin Rabbimize 

sığınabiliriz, senaryoların değişmesini isteyebiliriz lakin Rabbimizin dilemesini kendi 

dilememizin üstünde görmemiz gerekir ki duamızda da bu düşünceye gelmeliyiz, istediğimiz 

senaryolar olmuyor diye Rabbimize şikâyet edemeyiz dua ederek halimizi arz edebiliriz, 

Rabbimize sığınabiliriz, isteklerimizi ona arz edebiliriz ki o Rabbimiz de bizlerin kötülüğünü 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

51 
 

istemez o çok çok merhametlidir, bizler hakkımızda hayırlı olanı dilemeye gayret etmeliyiz 

çünkü o hakkımızda en hayırlı olanı bilendir biz ki bir bilgimiz yok. İşte bu tür korkuları 

geçiştirmeden hayatımızda Rabbimize dönmek için fırsat olarak görmeliyiz ki cehennem ile 

ilgili ayetler de bu yönde okunmalı Rabbimizin bizleri cehennem ateşinden uzak tutmak 

istemesi olarak bizi cehennem ateşinden sakındırmak istemesi bizlere emir ve yasaklarına 

uymamızı takvalı kullar olmamızı istemesinden bize olan lütuf ve ikramından o sonsuz 

rahmetinden.  

 Tüm Müslümanlar olarak Rabbimizin lütfu ile Kabe’yi kıble ediniyoruz, gönüllerimiz bir araya 

geliyor, sürekli birbirimize daha çok sevgi ile bağlanmaya gayret etmeliyiz, bunun üzerine 

çalışmalıyız. Hak yolda olan dostlarımızla istesek de sürekli bir arada olamayız şayet bizler 

Allah yolunda koşturursak nerede olursak olalım gönüllerimiz bir arada olur, sanki bir 

aradaymışız gibi birbirimizi hissederiz, birbirimizi birbirimizin gönüllerinde hissederiz, 

yanımızda olsa hissedemediğimiz kişilerden daha büyük duygularla, hislerle, daha gerçekçi  

hissederiz ki Hz. Yusuf As. ve Hz. Yakup As.’ın birbirini hissetmesi gibi Rabbimiz bizleri bir 

araya getirir, gönüllerden bir sevgi bağı kurarsak iki tarafta gittiği yerde emredildiği gibi yaşarsa 

bu bağı da hak yolda sürdürmeye geliştirmeye devam ederse ki bu ancak Rabbimizin lütfu ile 

Allah rızası için kulların birbirine sevgiyle bağlanarak hak yolda olmalarıyla  gerçekleşebilir 

dualar da bu sevginin inşasında ve devamında hayatidir. Ruh Rabbimiz ile aramızda olan 

bağımızdır ki hak yolda olan çevremiz ile bu bağımız daha da güçlenir, hak yolda olan 

çevremizle bir bağımız olduğu gibi hak yolda olan çevremizin de bizi de kapsayan Rabbimiz 

ile olan bir bağı vardır ki bu bağda o ruhta gelişir. Camide olduğumuzu düşünelim ki o camide 

de toplu olarak namaza duruyoruz ve bir bütün oluyoruz, diğer Müslüman kullarla da bir 

bağımız var, her ne kadar onlar orada olmasa da geçmişe ve geleceğe de uzanan bir bağımız var 

tüm Müslümanlarla.  

 Kur’an-ı Kerim dışındaki kutsal kitaplarla vakit geçirenlerde de yüz aydınlığı olabiliyor, 

kendini yetiştirmiş olan bu kullar kendi dinleri konusunda derin bir bilgiye, anlayışa ve 

kavrayışa sahip olabiliyor ki ibadetlerini emredildikleri gibi uygulamaya çalışıyor belirli bir 

çevreyle maneviyat üzerine çalışıyorlar ki bu kimselere bakan kafirler onlardan da 

Müslümanlardan rahatsız oldukları gibi rahatsız olurlar pek tabi ki Kur’an-ı Kerim çalışmayan 

bu kulların durumu onları karanlıklardan aydınlığa çıkartmaz çünkü Hz. Muhammed Sav.’ in 

nuru da Kur’an-ı Kerim’in nuru da onların gönüllerini aydınlatmaz, onları aydınlatan sadece 

Allah’ın rahmetidir ki bu tüm kullara da Rabbimizin bir rahmetidir, bilim insanları da insanlık 

adına çalıştıklarında da bu rahmetten nasiplenirler ve yüzleri de aydınlık olur lakin gönülleri 

onların da karanlıktadır işte bizlerin gönüllerini aydınlatan nur hesap gününde de bizlerle 

beraber olacaktır oysa diğerlerinin ışığı bu dünyada sadece onları aydınlatıyor ahirette ise 

onların nurdan nasibi olmayacaktır çünkü gönüllerine bu nur ulaşmamıştır. Bu batıl yolda 

olanların sözlerine de düşüncelerine de ışığına da kanarak, onlara meylederek, hak olarak 

gönderilen kitabımız olan Kur’an-ı Kerimden ve habibinden Hz. Muhammed Sav.’ den yüz 

çevirerek gönlümüzü hidayet nuruna kapanmasından Allah’a sığınmamız gerekir.    

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

52 
 

İslam 

 

 Rabbimizin bizlere Kur’an-ı Kerim ile dosdoğru yolu, hak olan yolu, Sırât-ı müstakimi bizlere 

lütfetmiştir, Rabbimizin razı olduğu, Rabbimizi de razı etmek isteyen kulların yürümesini 

istediği yolu habibi ile Hz. Muhammed Sav. ile göstermiştir, ailesi ile göstermiştir, ashabı ile 

göstermiştir. Sevgiyle, barışla, güvenle, samimiyetle, umutla, aşkla Kur’an-ı Kerim’de 

emredildiği gibi peygamberimize habibine Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak, Rabbimize 

teslim olarak, ona boyun eğerek yol almaktır, bu yolda bu anlayışta olan buna iman eden kullara 

Müslüman denir, iman ederek bu anlayışla da yaşayan kullara da mümin denir, bu yolda bir 

bütün olarak tüm davranışlarımızı düzenler ki bu da dinimizdir, Rabbimizin razı olduğu tek bir 

din vardır, tek bir yol vardır o da İslam’dır, Hz. İbrahim As.’ın yolu da budur, Hz. İbrahim As. 

Müslüman’dı. Hz. Musa As.’ın yolu da budur Hz. Musa As.’ da Müslüman’dı. Hz. İsa As.’ın 

yolu da budur Hz. İsa As.’ da Müslüman’dı. Tüm peygamberlerimizin yolu da budur tek bir din 

tek bir yol vardır, tüm peygamberlerimiz de Müslüman’dı.  

 Hak yolda maneviyat çalışması yaparak daha erdemli tecrübeli kullar olmaya gayret etmeliyiz, 

daha erdemli olmakta ancak Kur’an-ı Kerim ile peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek 

alarak yaşamakta, bu halde yaşayarak yaşatmakla, bu yolda ilerledikçe de Rabbimizin lütfu ile 

daha duyarlı, daha takvalı, sorumluluk hisseden, bu sorumluluk bilinci ile Rabbimizin rızası 

yolunda iyilik ve güzelliklerle hareket eden, bu yolda bir araya gelen, günahlardan Rabbimizin 

yasakladığı işlerden uzak duran, Rabbimize sığınan, af dileyen, tövbe eden, birbirine sabrı 

tavsiye eden, iyilik ve güzellikleri öğütleyen, hayırlarda yarışan, kötülüğe de karşı çıkan, güzel 

ahlaklı, Allah'a, ahiret gününe, meleklere, kitaplara ve peygamberlere iman eden, sevdiği malını 

Allah'ı hoşnut etmek için yakınlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalan gariplere, isteyenlere ve 

boyunduruk altında bulunup hürriyetine kavuşmak isteyen köle ve esirlere veren, namazı 

hakkıyla ifa edip zekatı veren, sözleştiği zaman sözlerinde duran, hele hele sıkıntı ve hastalık 

hallerinde, savaşın şiddetleri esnasında sabreden, imanlarında samimi Rabbimize karşı 

gelmekten sakınan, günahlardan korunan, Rabbimizi razı edememekten korkan ve çekinen o 

takvalı muttakiler arasına katılma konusunda salih kullardan olma konusunda da umudumuz 

olur.     

 Biz kimin kafir olduğuna kimin müşrik olduğuna kimin mürted olduğuna kimin münafık 

olduğuna kimin putperest olduğuna karar verebilmek için gönlüne bakmamız gerekir, gönülleri 

de ancak Rabbimiz bilir. Gönlünü bilmediğimiz kulları bu şekilde çağırmak onlara karşı zulüm 

olur ki bu zulüm esasen kendimize yöneliktir bu yaptığımız iş bize dönebilir de Rabbimiz 

gönüllerin sahibi o kullara hidayet eder de bizde helak oluruz, dilimizden çıkanlara dikkat 

etmemiz gerekir. Kulların hal ve hareketleriyle, davranışlarıyla bir fikir ediniriz bu fikrimizi 

ifşa etmeyerek dikkatli davranmamız, emredildiği gibi en güzel şekilde karşılık vermemiz 

Rabbimizin rızasını gözeterek davranmamız gerekir, bizlere zararları varsa en güzel şekilde 

emredildiği gibi başımızdan savmamız da Allah rızası için olmalıdır.  

 Hz. Yakup As.’ın diğer ismi de İsrail’dir, neden bu ismi aldı bu isim konusu ki her ismin bir 

anlamı vardır o Rabbimize yönelmiş bir kuldu ve Rabbimizde ona bu ismi lütfetti, ondan sonra 

gelenler de Rabbimize doğru bir yol üzere olanlar da bu isimle kendileri adlandırdılar esasen 

geçmişten günümüze değin geleceğe de her ne kadar kullar bu yol üzere kendilerini 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

53 
 

adlandırsalar da esas mesele gönlümüzle bu hak yolda olmak ve Rabbimizin rızası için yol 

almaktır ki bu da Rabbimizin lütfudur takdiridir. Hz. Yakup As.’ın da on iki oğlu vardı ki 

bunlardan birini çok iyi biliyoruz Hz. Yusuf As. bir diğeri Bünyamin Yahudi kelimesi de etnik 

bir tanımdır ki bir soy bağına işaret eder diğer oğullarından olan Yehuda isminden gelir.  Hz. 

Yakup As.’ da Hz. İshak As.’ın evladıdır, Hz. İshak As. da Hz. İbrahim As.’ın evladıdır ve Hz. 

İsmail As.’ın kardeşidir. Peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ de Hz. İsmail As.’ın 

soyundandır. İbrani tanımı da Hz. İbrahim As. ile alakalıdır, Hz. Âdem As.’ a uzanan ve onu 

takip eden soyuna değin Hz. Nuh As.’ a ve o tufana ve ardından gemiden inenlere kadar geçen 

bir süreçte vardır.   

 Yahudilik dini, Musevilik dini, Hristiyanlık dini gibi farklı isimlerle adlandırmalar olsun, 

inançlar tanımlar olsun ne olursa tüm dinler sonradan peygamberlerimizden sonra ortaya 

çıkmıştır, İslam, Hz. İbrahim As.’ın hanif nurlu dinidir, nurlu yoludur, peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ de yeni bir din getirmemiştir, o da o çok misafirperver o çok hoşgörülü, o çok 

yumuşak huylu babamız Hz. İbrahim As.’ın dini üzere gelmiştir. Hz. İsmail As. ve Hz. İshak 

As. iki farklı kişilik özelliklerine sahipti Hz. İsmail As. avcıydı, Hz. İshak As. ise çobandı bu 

iki peygamberimizin babası olan Hz. İbrahim As. ise çoban olmasının yanında mimardı ve 

Kabe’yi oğlu Hz. İsmail As. ile inşa etmişti. Bundan önce de oğullarını Rabbimizin emri ile 

birbirinden ayırdı sonra Rabbimiz lütfu ve ikramı ile iki kardeş tekrar buluştular. Bu bir süreçti 

aynı bu süreci bu koşulları içimizde de yaşıyoruz ve dengeye getirmeliyiz, içimizde bir avcı var 

bir de çoban bu iki koşulu barıştırıp orta yolda ilerlememiz gerekiyor işte peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ in orta yollu olması ve orta yolu göstermesi tüm alemlere Rabbimizin bir 

lütfudur, rahmetidir ki o son peygamberdir Kur’an-ı Kerim ile gelen emirler de uyulması istenen 

son emirlerdir, Rabbimiz lütfu ile de bizler için kolaylaştırmıştır. Rabbimiz farklı bir dinle hiçbir 

peygamber göndermemiştir, sadece bir tek din vardır, tek bir yol o da İslam’dır, Hz. İbrahim 

As. dan itibaren bu nurlu yol üzere tüm peygamberler gelmiştir, Hz. İbrahim As.’ ın da dini 

İslam’dı, Hz. Musa As.’ın dini de İslam’dı Hz. Yakup As.’ın dini de İslam’dı Hz. İsa As.’ın dini 

de İslam’dı hepsi Rabbimize boyun eğen, ona yönelen kullardı. Ne oldu da böyle bir kutuplaşma 

oldu Hz. Musa As’ ın takipçileri kendilerini İsrail, Yahudi, Musevi olarak adlandırdı, Hz. İsa 

As.’ın takipçileri kendilerini Nasrani olarak yani Hz. İsa As.’ın doğum yeri olan Nasıralı Hz. 

İsa'ya mensup olarak aynı şekilde de Hristiyan olarak Hz. Mesih’in dini olarak adlandırdı. Bu 

dinlerin içinde olanlar yani Rabbimizden gelen bir kitaba inananlara Ehl-i kitap denir ki biz de 

kitap ehliyiz. Biz değiştirilmemiş olan bir kitaba yani Rabbimizin sözlerinin hiçbir surette 

değiştirilmediği bir kitaba inanıyoruz Kur’an-ı Kerim’e, Rabbimizden gelen tüm kitaplara da 

iman ediyoruz, kabul ediyoruz. Kitabın değiştirilmesi demek surelerin ayetlerinin yerlerinin 

değiştirilmesinden kelimelerin değiştirilmesine, isimlerin değiştirilmesinden kıssalara ekleme 

ve çıkarma yapılmasını da kapsar aynı zamanda bir kitabın değiştirilmesi demek artık o kitabı 

okuyup da o kitapta emredildiği gibi yaşamayarak emredildiği gibi hüküm vermeyerek yaşayıp 

bu yaşayışın da kitapta emredildiği gibi Rabbimizin bizden istediği bir yaşayış olduğunu bu 

yaşayışın doğru olduğunu da savunmaktır ki bu Rabbimizin bizden istemediği bir haldir, aynı 

zamanda bu dinlerden olan kimseler de geçmişten günümüze değin bu yanlış yaşayışları ile bir 

anlayış geliştirdiler, sözlü olarak nesilden nesle birbirine aktardıkları doğru yanlış bilgiler ve 

yorumlarla da bu yanlış anlayışlarını daha da körüklediler, daha kör inançlı bir hale geldiler bu 

kör inançlarıyla da hüküm vererek kendilerine gelen peygamberleri tanımadılar, karşı çıktılar, 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

54 
 

düşmanlık gösterdiler pek çoğunu da katlettiler, bu işlerin sonucunda da Rabbimizin laneti o 

zalimler üzerine oldu ki elbette hepsinin üzerine değil pek tabi o zamanlarda da yolda 

koşturanlar olduğu gibi günümüzde de farklı dinlerden ehli kitap olanlardan da yolda 

koşturmaya gayret eden topluluklar olabilir bilemeyiz ki geçmişte olanların gönüllerinde olanı 

da bilmediğimiz gibi şimdi de kulların gönüllerini bilemeyiz bu sebeple kimseye karşı 

düşmanca hareket etmek bir Müslüman’a yakışmaz, biz Müslümanlar emredildiği gibi son 

peygamberi örnek alıyoruz Hz. Muhammed Sav.’ i ve Rabbimizin gönderdiği son kitapla da 

Rabbimizin rızasını arıyoruz.  

 Farklı yollarda olanlar olduğu gibi farklı düşüncede olanlar da var. Etrafımızda sosyal durumu 

farklı farklı olanlar var yetimler de var öksüzler de var, sosyo-ekonomik durumu farklı olanlar 

var, fakir olanlar var zengin olanlar var bir de miskinler var, dilencilik yapanlar var, eğitim 

durumu farklı olanlar var bunla beraber cahiller de var akıllı olan kullar da. 

 Bizler daha çok kendimizi seven kullarız, tüm sevgi kendimize odaklı fıtratımız bu şekilde 

kendimizi düşünüyoruz her işte ve işte kendimizden çıkmak için bizlere fırsat olan bir çevremiz 

olmalı ancak bu şekilde kendimizden kendimizi düşünmekten çıkarak başka kulları da 

düşünmeye başlayabiliriz, başka kulları gönüllerimizde hissederiz ancak böyle Rabbimize 

giden yolda ilerleyebiliriz onu rıza etme noktasında umudumuz olabilir yoksa komşusunu 

hissetmeyen Rabbimizi nasıl hissedebilir, komşusuyla bağ kuramayan Rabbimiz ile nasıl bir 

bağ kurabilir. 

 Tarikatlar, cemaatler türlü türlü kullar ve yolları ki Rabbimizin lütfu ile bir Rab anlayışları var, 

Rabbimizin lütfu ile peygamberimizi Hz. Muhammed Sav.’ i seviyorlar, Allah’a binlerce şükür 

işte tüm Müslüman kullara bu şekilde bakmamız lazım, onlar çeşitli şekillerde bir araya gelip 

bizler gibi bizim düşüncemizde olmayabilirler ki Allah’a ve peygamberimiz Hz. Muhammed 

Sav.’ e düşman olmalarını görmek hiç daha iyi olur muydu ki bu hallerini beğenmeyelim, onlara 

karşı düşmanca olmak yerine bu iki büyük nimeti onlara lütfeden Allah’a şükretmeliyiz. 

Bundan sonra da onlara ne kadar yardım edebilirsek o da Rabbim senin lütfun olur ikramın olur.  

 Geçmişteki kulları iyi bilelim kötü bilelim yargılamak doğru olmaz ne gönüllerini biliyoruz ne 

nasıl gittiklerini biliyoruz ne  de hesap gününde Rabbimizin neye hükmedeceğini biliyoruz biz 

kendimize bakalım kendi imtihan dünyamıza odaklanalım, güzel bir iş ortaya koymak üzere 

yarışalım. 

 Sadaka daha çok maddi bir şey olarak düşünülüyor lakin sürekli olarak çevremize karşı 

yardımcı olmakla mükellefiz. Bu sadece parayla olacak bir şey değil ilk  olarak anlayışımızı ve 

ihtiyaç sahiplerinin hallerinin farkında olmamız gerekiyor böylelikle kimlere nasıl en güzel 

şekilde davranmamız gerektiği konusunda bir anlayış geliştirebiliriz tam olarak ihtiyaçlarına 

cevap verme konusunda Rabbimize dua halinde olup güzel bir iş ortaya koymak adına 

Rabbimizin yardımını umut edebiliriz. Sadaka vermeyi ihsan etmek yolda olana çevremize 

yardımcı olmak olarak okuyalım. 

 Öksüz ve yetim kullarla etrafımız çevrilmiş durumda. Her ne kadar babaları ve anneleri olsa 

da kulların onlardan sağlıklı bir dönüş alamıyorlar. Baba cimri ve kendisini düşünüyor 

çocuğuna göstermesi gereken sevgiyi göstermiyor böyle bir durumda da çocuğa yetim 

diyebiliriz çünkü içten içe sevilmediğini de görüyor. Yetim babası olmayan demektir, babası 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

55 
 

olan bir çocuk kendini sevmeyi değil başkasını sevmeyi öğrenir. Babalar sevgilerini dıştan 

göstermezler anneler gibi daha çok içten gösterirler, böylelikle de evlatlar annelerinden 

kendilerini sevmeyi öğrenirler babalarından da başkalarını peki neden yetime yardım etmemiz 

gerekir başkalarını sevmeyi öğrenmeleri için. Sağlıklı ve İslam ile olgunluğa erişmiş anne ve 

babalar için de anne her ne kadar dıştan sevdiğini gösterse de kendi sevgisini evladının 

sevgisinden öte göstermeli baba da öyle. İslam ile olgunluğa erişilmediği için maneviyatta 

kullar gelişim göstermediği için sevgi konusunda bir gelişim gösteremiyoruz. Anneler evladının 

iyiliğini düşünmekten çok kendi iyiliğini çocuğuyla düşünüyor asıl göstermeleri gereken iyilik 

kendilerini yok sayarak çocuklarının iyiliklerini düşünmek olmalı günlük hayatta da 

karşılaştığımız en basit örneği de evladını evlendirme konusunda zorluk çıkartan, gelini ile 

anlaşamayan anneler. Bazı babalar çocuklarıyla ilgilenmiyorlar, sevgilerini göstermiyorlar 

evlatları ise onlara duydukları sevgilerinden bir şey kaybetmiyorlar, burada baba göstermesi 

gereken sevgiyi göstermediği için esasen kendisine zulmediyor, kendi kendinin hakkını 

vermiyor, kendi iyiliğine olan bir şeyi yapmıyor, Rabbimiz ona bir evlat lütfetmiş lakin o 

evladını önemsemiyor, sevgi gösterdiği zaman kendisine yararı olacak bir şeyden kaçınıyor. Bu 

sevgiyi emredildiği gibi gösterememenin sonucunda da herkesin kendini düşünmesi sonucunda 

da toplum kendini düşünen arzularının peşinde koşan hayvan kitlelerine dönüşüyor bir kurt 

sürüsü dünya üzerinde yaşıyor adeta. 

 Baba ile sağlıklı bir ilişkinin neticesi evlat için kulun kendisinden çıkarak başkasını sevmenin 

ilk adımlarını atmasıdır, annede ise kendisini sevmenin kendisini değerli görmenin öz güven 

sağlama noktasındaki bunda bir denge olmalı, baba için de anne için de evladı başkalarını 

sevme konusunda fikir edinme konusunda bir fırsat kendilerini hiç düşünmeden bunu Allah 

rızası için hak yolda olan çevremize de göstermeye çalıştığımız bir çalışma içinde olmamız 

gerekiyor bu sebeple seçtiğimiz çevre çok önemlidir, hak yolda Allah rızası yolunda gayret 

edenler olmalıdır yoksa dünya için yaşayan kulların arasında olursak bizleri de dünya için 

kullanırlar ve biz de onlara benzeriz, bizler de dünya için koşturan kullara dönüşürüz.   

 Anne baba ilişkisinde de anne ve babalarımıza iyi davranmaya gayret etmeliyiz. Bir emir olarak 

ayet olarak emredilmiş bizlere bir lütuf ki böylelikle maneviyatta da ilerleyebilmek adına bir 

anlayış geliştirmemiz için, bu hususlar önemlidir ki çocukken bizle ilgilenen bizden bir şey 

beklemeyen kullara karşı yaşlandıklarında onlara bakmak anne babaya bakmak onların 

ihtiyaçları ile ilgilenmek lakin hiçbir geri dönüş almadan bunu yapmak ihsan etmektir. Elbette 

anne ve babalar da ileride bize bakacaklar diye çocuk planlamaları, çocuk yetiştirmeleri de 

doğru değildir Allah rızası için çocuk planlanmalı ve yetiştirilmeli. İki yol gösterildi lakin sarp 

yokuşa tırmanmaya göğüs germemiz gerekiyor bu dünya imtihan dünyası zorlu bir dünya. Anne 

babası olmayanlar olabilir, akrabası olmayanlar olabilir, komşuları dahi olmayanlar olabilir 

lakin dünyada birçok insan da var, hak yolda olan kullarla beraber çalışmalıyız yoksa dışardaki 

kurtların arasına karışmak onlarla iş tutmak bir kuzu ki kurt sürüsü içinde ancak av olur.   

 Yemek yedirmeye gayret etmeliyiz yoksullara, yetimlere, miskinlere, bundan kastımız da kul 

hangi seviyedeyse karşısındaki kimse o şekilde en güzel ihtiyacını karşılayacak şekilde ikram 

etmeye gayret etmelidir, miskin ki maneviyatta ilerleme kaydedemeyen yerinde kalakalmış 

yerinde sayan biraz destekle onu maneviyatta ilerletmeye gayret etmek olabilir, bir gülümseme, 

bir sarılma, bir selam verme, bir sevgi gösterme, bir yemek yedirme, onunla manevi ihtiyaçları 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

56 
 

ile ilgilenme varsa içinden çıkamadığı mutabakata getiremediği konular bu konularda ona 

yardım etmek, halini okuyamıyorsa bu okumada ona yardım etmek, yoksul ki maneviyat 

konusunda hiçbir bilgisi yok bizler en güzel şekilde emredildiği gibi hak yolda yaşamaya gayret 

edersek Kur’an-ı Kerim ile hayatımızı okumaya gayret edersek peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ in sünnetleriyle yaşarsak onu örnek alarak bir yaşantı içinde olursak 

çevremize de Allah rızası için en güzel şekilde sadaka verebiliriz böylelikle de Rabbimizin 

rızasını kazanma konusunda umudumuz olabilir. Her birimiz esiriz türlü türlü şeylerin ki kimisi 

sigara müptelası, kimisi kadınlara düşkün, kimisi makam ve mevkiye, kimisi dünya 

zenginliğine her birimiz esiriz anahtarlar da her birimizin kilidinin anahtarı da birbirimizde 

bulunuyor, Rabbimizin lütfu ve ikramı ile şayet biz bu yönde gayret sarf edersek birbirimize 

yardımcı olma konusunda kilitlerin de anahtarların da esir tutulanların da anahtarları tutanların 

da Rabbi olan Allah’ımız bizlere yardımcı olması konusunda umudumuz olabilir ki her birimiz 

de birer dilenciyiz nefsimiz ki dur durak bilmeden istiyor da istiyor bizlerin ihtiyaçları da 

birbirimizde ki tüm dilencilerin Rabbi olan Allah’ımız her birimiz onun yolunda birbirimizin 

ihtiyaçlarını karşılama konusunda gayret sarf ettiğimizi rızası yolunda görürse bizleri de tüm 

ihtiyaçları karşılayan Rabbimiz kendisine yöneltebilir, her birimiz miskiniz maneviyatta 

ilerleyebilmemiz birbirimize bağlı şayet çevremize maneviyatta ilerleme konusunda yardım 

etmeye gayret edersek Rabbimizden de bizleri ilerletme konusunda umutlanabiliriz, her birimiz 

yetimiz birbirimize sevgi gösterirsek Rabbimiz de bizlere sevgisini kazanma konusunda 

umudumuz olabilir, her birimiz öksüzüz ki birbirimize yardım ettikçe Rabbimizin de 

rahmetinden o kadar umutlu olabiliriz birbirimize yaklaşırken birbirimize kötü davranmamamız 

gerekir, birbirimizi hor görmememiz gerekir, birbirimizi azarlamamamız gerekir, her birimiz 

birbirimize muhtacız şayet birileri bizden bir şey isterse onları azarlamamamız gerekir, her 

birimiz birbirimize ihtiyaç duyuyoruz, her birimizin birbirimize ihtiyacı var, başkalarının 

ihtiyaçlarını giderdikçe Rabbimiz de bizlerin ihtiyacını giderecektir, biz başkalarının 

ihtiyaçlarını Allah rızası için gidermeye gayret ettiğimizde de onlardan bir karşılık beklemek 

cahilce olur çünkü bizler Rabbimizden bizim ihtiyaçlarımızı gidermesini umut ediyoruz ki bu 

ihtiyaçlarımızı gidermeye kadir olan da yalnız Rabbimizdir ve çevremizde bulunan ihtiyaç 

sahiplerinin ihtiyaçlarını de Rabbimizin de lütfu ve ikramı ile giderdiğimizde de onlardan bir 

karşılık şöyle dursun ki bir teşekkür bile beklemek doğru olmaz. Rabbimizin bizlere olan tüm 

alemlere olan nimetlerini, lütuflarını anlatmaktan biran olsun geri durmamaya gayret etmeliyiz. 

 Bizler birbirimize ne kadar yardımcı olursak Rabbimizden de bize yardımcı olması konusunda 

da o kadar umutlu olabiliriz, iyilikte bulunmak için ilim de hikmet de gerekmiyor, dünya malı 

da gerekmiyor, maneviyatta yüksek makamlarda bulunmakta gerekmiyor, iyi bir kul olmak için 

bunların hiç biri gerekmiyor yalnız Allah rızası için iyiliklerde ve güzelliklerde bulunma niyeti 

gerekiyor ki bu da Rabbimizin lütfu ve ikramıdır bu işin başlangıcı maneviyatın başlangıcı 

kullarına elimizden geldiğince iyilikte ve güzellikte bulunmaktan geçiyor, kötülükten ve 

yasaklanan çirkin işlerden de kaçınmak ki her halimizden de Rabbimize sığınmamız gerekiyor 

işte biz bu halde olup Rabbimizin rızası yolunda emredildiği gibi hak yolda yaşamaya gayret 

edersek işlerimizi daha en başından sapa sağlam tutarsak iyilik yolunda koşturursak Hz. Musa 

As’ ın kız kardeşinin kardeşi için koşturduğu gibi annesinin de Hz. Musa As.’ ı düşündüğü gibi 

Hz. Musa As.’ın beraberinde olanları düşünerek yanan ateşe doğru yol alması gibi ki ilim de 

hikmet ki Kur’an-ı Kerim bilgisi de maneviyatta ilerleme konusunda da umudumuz olur 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

57 
 

böylelikle de cennete girme konusunda daha büyük umudumuz olur ki ilim ve hikmetle 

maneviyatta ilerledikçe cennete de o kadar yaklaşırız ki bu cennette Rabbimizin rızasıdır 

yaklaştıkça daha da umutlanırız.    

 Birbirimize cimrilik ederek bir şey kazanamayız, cimri davranırsak en büyük kötülüğü 

kendimize yaparız, en büyük zulmü kendimize yaparız kendimize hakkımızı vermeyerek,  adeta 

kendimizi bir odaya kapatırız da o odada da kendimizi ellerimizden ayaklarımızdan 

boyunlarımızdan tavana zincirleriz, altımızdan da bir ateş kaynar ta ki tüm vücudumuza yayılır, 

etrafımızı çepeçevre saran bir karanlık içinde o odada bu halde de yaşamaya çalışırız, işte 

dünyada yaşayan cimrilerin hali buna benzer ki cehennemde de onların bu hali devam edecektir. 

Allah’ım cimrilikten sana sığınırız, cehennemden sana sığınırız, ateşten sana sığınırız, 

zincirlenmekten sana sığınırız, nefsimizden sana sığınırız, karanlıktan sana sığınırız Allah’ım. 

Bu dünyada içinde bulunduğumuz lakin fark edemediğimiz cehennemden bir çıkış da ancak 

Rabbimizin takdirindedir, bizler cehennemlik kullar olmamak adına gayret sarf etmeliyiz, Allah 

rızası yolunda Kur’an-ı Kerimle yaşamaya hayatı da Kur’an-ı Kerim ile okumaya habibinin Hz. 

Muhammed Sav.’ in sünnetleriyle yaşamaya Rabbimize sığınarak gayret etmeliyiz, birbirimize 

elimizden geldiğince destek olarak yaşamaya ve yaşatmaya gayret etmeliyiz.  

 Geçmişe bir yolculuk yapalım rotamızı Mısır’a çevirelim, antik Mısır’a zenginlik içinde 

yaşayan ülkeye. Hz. Musa As.’ın kıssasından alacak çok derslerimiz var. Hz. Yusuf As.’ın 

kıssası gibi tek seferde olmasa da Kur’an-ı Kerim’de farklı yerlerde baştan sona bir bütün olarak 

anlatılan bir kıssa. Bir beşik içinde nehirde yol alarak başlayan bir yolculuk tüm dikkatimizi 

vererek okumamız gerekiyor, Hz. Musa As.’ın dağda gördüğü ışığa yönelerek söylediği 

sözlerden bile çok şeyler çıkarabiliriz, ne kadar da çok beraberindekileri düşündüğünü. Filmler, 

belgeseller bu kıssaları aklımızda canlandırmamızda da yardımcı olabilir lakin izlerken Kur’an-

ı Kerim’de geçtiği şekilde de aklımızda bulundurarak bir yandan da olay örgüsünü sağlam bir 

şekilde oturtmaya gayret etmeliyiz. Hz. Musa As.’ın ve kavminin yolculuğu Rabbimizi razı 

etmeye yönelik bir yolculuktu, Mısır’da köleyken Rabbimizin lütfu ile kurtarıldılar, bu süreç 

çok zorlu bir süreçti ki Mısır’da defalarca felaketler yaşandı, bir sürü mucizeler peşi sıra geldi, 

firavun her bir felaket karşısında daha da azgınlaştı bizler de her bir felaket başımıza geldiğinde 

Rabbimizden daha da uzaklaşmamamız gerekiyor, firavun o ordusuna, o ordusundaki 

askerlerine, kazıklı direklerin altında çadırlı ordugahlarda kamp kuran askerlerine, savaş 

arabalarına güvendi sonucunu herkes biliyor, her şeyini güvendiği her şeyini kaybetti, bu 

yolculuğun sonucunda da Hz. Musa As.’ a Tevrat verildi, Rabbimiz tüm dünyaya adını 

Mısır’dan o isyankar kavimden duyurdu, alemlerin Rabbi olduğunu ve onla yürüyenlerin asla 

mağlup olmayacağını, karşılarına kim çıkarsa çıksın mağlup olacağını, binlerce yıl sonra 

Rabbimiz bir kere daha Hz. Muhammed Sav. ile Rabbimiz tekrar kendini tüm alemlere gösterdi, 

baharı sadece beraber nehri geçen İsrailoğulları tatmıştı, habibi ile tüm alemler ve tüm alemler 

de tekrar dirildi habibinin Hz. Muhammed Sav.’ in nuru ve Kur’an-ı Kerim’in nuru ile. Bizler 

her ne kadar bu baharı tatsak da başkaları baharın geldiğinden habersiz adeta kış şartlarında 

hayatta kalmaya çalışıyor, bizler her ne kadar baharda doğsak da bazılarımız sonradan baharda 

olduğunu idrak edebiliyor, ağaçlarda açan çiçekler baharın habercisidir aynı şekilde baharın 

geldiğini göstermekte bizlere düşüyor en güzel şekilde hak yolda yaşayışımızla adeta bir çiçek 

gibi açarak tüm alemlerde.    



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

58 
 

 Çalışmamız gereken karakterler var bu kıssada, bu kıssalarda yaşananlar baştan sona 

yaşananlar bizlerinde bireysel olarak maneviyat çalışmasında içsel olarak yaşayacağı 

gelişmeleri de anlatıyor, manevi gelişimimizi bu kıssalarla yorumlamamız ve kendimizi de 

yolda emredildiği gibi yürümemiz açısından önemli. Tüm bu kıssaların gaybı en iyi bilen 

Rabbimiz tarafından en güzel şekilde bildirilmesi çok büyük bir lütuftur, Kur’an-ı Kerim ile 

habibin peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. ile hepimizin de haberi oldu Allah’ım lütfunla ki 

yoksa bu konuda bir bilgimiz olmazdı sen ki tüm zamanları da bilineni de bilinmeyeni de tüm 

gaybı da en iyi bilensin dilediğin kulları da dilediğin ölçüde haberdar edensin, haberdar 

edenlerin en hayırlısı olan Allah’ım hatalara düşmekten sana sığınırız.  

 Rabbimiz Hz. Musa As.’ a sorduğunda o sağ elinde tuttuğunu Hz. Musa As.’ da onla ne 

yaptığını söyledi kendi ihtiyaçlarını karşıladığını, sonra Rabbimizin emri ile de o asayı yere 

attığında da bir yılana dönüştüğünü gördü, sonra o asadan o yılandan kaçtı, sonra o asa ile 

Mısır’dan halkını çıkarmak için kullandığında artık o Rabbimizin lütfu ve ikramı ile çeşitli 

mucizeler gösteren asaya dönüştü. Bizler de nefsimizi kendimiz için kullanırsak kendi 

arzularımızı tatmin etmek üzere yaşar durursak bir yılanla yaşıyor gibi oluruz. Hz. Musa As.’ın 

tüm düşmanları bizim de düşmanlarımız, sadece Firavun değil onun yanında bulunan 

yardımcıları da. Şeytan bizlere nasıl sağdan yaklaşıyorsa büyücü Haman da aynı şekilde 

firavuna yaklaşıyor.  

 İki firavundan birinden bahsettik ki bir de Hz. Yusuf As. kıssasında geçen firavun vardır ki o 

da hiç ses etmez ne etliğe karışır ne de sütlüğe, bakar ki hayat istediği gibi akıp gidiyor hiçbir 

şeye karışmaz, düzeninin bozulmasını, keyfinin kaçmasını hiç istemez. 

 Firavunun eşi ki Rabbimize nida ederek bu zalim düzenden kendisini kurtarmasını dilemişti, 

firavunun zalimliğine şahit olmuş ve bu zalim düzenin de içinde Rabbimizin de lütfu ile olmak 

istememişti, kendisi her ne kadar sarayda olsa da geçici dünya hayatı yerine ahiret hayatını 

dilemiş bu dünyada en güzel sarayda kalmak yerine ahirette Rabbimizden bir cennet istemiştir 

ki Rabbimizin lütfedeceği nimetlerin daha hayırlı olacağını da Rabbimizin lütfu ile idrak etmiş 

ve dua ile Rabbimizden yardım dilemişti. Gerçeği kabul etmekte Firavun gibi direnmemeliyiz. 

İnsanlar güzel işlerle de büyülenir, iyilikten, birine birinin iyilik yapmasından, bunu kabul 

edemez, hazmedemez, adeta bir sihirle büyülenmiş gibi bir halde olduğundan kendisini 

savunmaya geçer, yaşadığımız düzeni değiştirmemiz gerekiyor ki hak yolda olanlar gibi bizler 

de iyilerde olalım lakin kendimizi iyi sanıyoruz, yaşadığımız hayatı doğrularımızla en güzel 

şekilde yaşadığımızı, sadece kendimizi hak yolda görüyoruz, sadece biz biliyoruz da başkaları 

bilmiyor öyle mi, işin doğrusu yaptığımız tüm bu ibadetler, öğrendiğimiz tüm bu bilgiler 

bizlerin azgınlığını daha da arttırıyor daha da kibirlendiriyor, başka bir hayatın doğru yaşadığını 

görünce de yanlış yaşadığımız gözümüzün önüne geliyor, işte kabul etmemiz gereken yaşayış, 

o hak yolda yaşayan kullar gibi yaşamalıyız. 

 Nefsimizi yenemeyiz, Firavun’u yenemeyiz, eli silahlı büyük bir orduya sahip ama ondan 

kaçabiliriz, kaçarken de destek alabiliriz Rabbimiz yolda bize yardım edebilir, ona ne kadar 

sığınırsak o kadar da umudumuz vardır demektir. Nefsimizi terbiye etmeyi istemeliyiz, kötü 

görüntümüzden kurtulmak ruhumuzu temizlemeye gayret sarf etmeliyiz. Bunu istemeliyiz. 

Üstü başı pislik içinde kalmış birinin hamama gidip tüm kirlerinden temizlenmeyi istemesi gibi. 

Çöle gitmek Hz. Musa As. ve kavmi gibi bu nefsimizle mücadele etme konusunda bizlere 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

59 
 

yardımcı olabilir, çölde bir gece geçirsek o gündüz sıcak gece soğuk her tarafta kumdan başka 

bir şey olmayan bir örtü üzerinde hemen evimize geri dönmek isteriz çünkü canımızın 

isteyeceği arzulayacağı çok şeyler var lakin tek şey etrafta da bolca bulunan kum zerresi o da 

işimize yaramıyor aynı bu şekilde maneviyat çalışmasında dünyevi arzularımız kendimiz için 

kullanmak istediğimizde bir kum zerresi gibi gözümüze gelecektir böylelikle de kendimiz için 

alma arzumuzu artık kulları için alma arzumuza getirebiliriz. Çöl de bir imtihandır, kimse çölde 

olmaktan hoşlanmaz, çölde niceleri yollarını kaybetti, niceleri mecnun oldu, niceleri bu yollarda 

can verdi bu sebeple çölden alacağımızı alıp bir an önce geçmeye çölü arkamızda bırakmaya 

bakalım. 

 Firavunu firavun yapan kötülükleri başta zalimliği, yediği kul hakları, firavun bir zorbaydı, 

zorla istediklerini yaptırırdı, halkı çeşitli gruplara ayırdı oysa halk demek bir bütün olarak 

yaşayan birbirini düşünen insanlardan oluşur ancak bu şekilde halk olunur, erkek çocuklarını 

kılıçtan geçirdi, kadınları da hayatta bıraktı ki böylelikle de bu sınıfı güçsüz bırakmak istedi, 

tam bir bozguncuydu ki  bir çocuk nasıl ki bir oyunda yenildiğinde yenilgisini kabul etmek 

istemez, tatsızlık çıkartır, diğer çocukları da zorba bir şekilde istediğine boyun eğdirir, oyunun 

da arkadaşlarının da tadını kaçırır, oyunun düzenini bozar, oyunda da oyundan sonra da 

arkadaşlarının arasını bozar, diğerlerini aşağılar, hor görür, küçümser, kibirlenerek kendisini 

diğerlerinden üstün görür böylelikle de diğerlerini etkisi altına alır diğer çocuklar da bu zalime 

boyun eğer aynen firavunda sarayında halkı dışarda kendisine karşı bu haldeydi. Hz. Musa As. 

firavunun sarayına göz koymuş değildi, iman edince elindekiler gitmeyecek aksine bu nimetleri 

ona lütfedenden daha da fazlasını vermesini umut edebilecekti lakin elindekilerini hiç 

kaybetmeyeceğini sandı, her şeyini kaybetti.  

 Firavun Haman ve Karun üçü de helak oldu. Üçü de böbürleniyor, büyüklük taslıyorlardı, üçü 

de kibirliydi. Firavun nefsimiz şirke koşan, Haman da nefsimizin bir veziri firavunun kulağına 

sağdan fısıldayan bir şeytan, Karun da bir komutan firavunun yardımcısı nefsin arzuları ve 

isteklerini yöneten, Firavun kraldı, Haman vezirdi bir rahipti bir din adamıydı, Karun ise 

hazinelerin başındaydı. Firavun makam ve mevki sahibi sözünün geçmesini isteyen bir zalim, 

Haman bilgisine güvenen bir cahil, Karun ise mal ve mülküne güvenen bir cimriydi. Firavun 

tüm servetini arkada bıraktı denizde boğulup gitti, Karun da tüm mal ve mülküyle yere battı 

gitti. Firavunun sarayında olan mümin kul, Allah rızası için saraydaki sapıtmışları uyarmaya 

çalışıyor, saraydakiler ise sapıtmış olduklarının farkında değil. İmanlı zat güzel bir dil 

kullanarak firavunu dahi bir anlığına yumuşatıyor. Kur’an-ı Kerim’de peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ de bizlere adeta seslenerek o mümin kul gibi adeta bizlere seslenerek 

gönlümüze Rabbimizin lütfu ile rahmet oluyor, kalbimizin katılığını yumuşatıyor. Nefsimizin 

sözlerine karşısına Rabbimizin sözleri ile Kur’an-ı Kerim ile gidelim. Nefsimizin yaşantısına 

karşı peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in yaşantısını örnek alarak yaşayalım. 

Nefsimizin beraber olmak istediği kötü arkadaşlıklar karşısında hak yolda olan kullarla bir 

arada olmak isteyelim ancak bu halde yaşarsak Rabbimizden umudumuz olabilir. 

 Güzel hak yolda olan bir çevremiz olmalı ki yaptığımız kötülüklere karşı uyarılabilelim bize 

yaptığımız kötü işler güzel görünmeden kendimizi beğenmiş bir halde gitmeden önce birilerinin 

yaptığımız işler hakkında bizleri uyarması kötülüğümüzü fark etmemiz açısından çok önemlidir 

aynı şekilde çevremizde olan biri de hak yoldan sapmaya başlar da kötülükleri şeytan işi pis 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

60 
 

işleri güzel görmeye başlarsa bizler de ona destek olabiliriz. Şayet yaptığımız kötülükte olsa o 

kötülüklerden ilerleyen zamanlarda hak yolda ilerledikçe pişmanlık duyalım Rabbimize 

yönelerek o işlerden af dileyip tövbe edelim yaptığımız kötülükler gözlerimize bir bakış dahi 

süslü gelmeden hemen, hemen yoldan milim sapmadan. Allah’ım lütfunla günahlarımızdan af 

diledik lütfunla da artık tövbe ettik, bizi affedeceğinden tövbemizi kabul edeceğinden lütfunla 

da umutluyuz şükür elhamdülillah. 

 İstedikleri bir amacınızın olmaması, bir yol tutmayalım, Mısırdaki kölelerden de bir farkınız 

olmasın, hiç Rabbimizin ayetleri üzerine düşünmeyelim, bize ekmeğimizi versinler, suyumuzu 

önümüze koysunlar o kadar, bizden yapmalarını istedikleri işi yapalım, dünyada dünyaya bir 

köle olmamızı isteyenler, sizler de onları destekliyorsunuz, onların istedikleri gibi yaşayarak. 

En büyük düşmanımız kendimiziz, halk olmak için kendimize gelmemiz gerekiyor, 

erkeklerimiz katlediliyor, kadınlarımız da utanç içinde. Sen bize de yardım et Allah’ım habibin 

Hz. Muhammed Sav.’ in hürmetine. Rabbimiz bizim hak yoldan başka bir yol tutmamıza razı 

olmaz, Allah’ım senden umudumuz lütfunla çoktur. Rabbimiz bizlere Kur’an-ı Kerim’de her 

türlü örneği, misali en güzel şekilde verdiğin için, anlayabileceğimiz bir dilde, üslupta, anlatım 

tarzıyla en güzel şekilde açıkladığın için şükürler olsun.  

 Çevremizde birbirimize karşı iyiliği teşvik etmeli, merhamet göstermeli, iyilikte bulunmalı, 

sadaka vermeli, zekat vermeli, ikram etmeli, misafirperverlik göstermeli, nezaket göstermeli, 

hoşgörülü olmalı, saygı göstermeli, muhabbet beslemeli, bağışlamalı bağışlayıcı olmalı, hoşnut 

edici olmalı, affedici olmalı, şefkat ve yumuşaklık göstermeli, empati kurmalı, destek olmalı, 

dinlemeli ve anlama gayreti içinde olmalı, teşvik ve motivasyon sağlamalı, yaraları tedavi edici 

olmalı, gülümsemeli, özür dilemeli, yardımlaşma ve dayanışma içinde olmalı, paylaşımcı 

olmalı, eğitim ve bilgi paylaşımı içinde olmalı, sorumluluk almalı, övgü ve takdir göstermeli, 

barışçıl çözümler aramalı, çevrenin ve çevresindeki kişilerin de çıkarlarını önemsemeli, 

sorumluluk almalı, güven vermeli, uzlaşma içinde olmalı, bağları güçlendirmeli, ilişkileri 

geliştirme gayretinde olmalı, fiziksel olarak da sevgiyi gösterme yoluna giderek sarılmalı, 

hediyeleşmeli, mini jestler yapmalı, güzel kokmalı, minnet göstermeli, vefalı olmalı, dua 

etmeli, adaletli davranmalı, doğru sözlü olmalı, kötülüğü önlemeye de gayret etmeli. Kendimize 

yönelik de iyi eylemler içinde olmalıyız ki bunlar düşünmek, aklını kullanmak, maneviyat 

çalışmak, gayret göstermek, tevekkül etmek, müşavere etmek fikir alış verişinde bulunmak, 

istişare etmek, kendi ihtiyaçlarımızı ve sorumlu olduklarımızın ihtiyaçlarını alın terimiz ile 

karşılamak, kendimize güvenmek ki bu güven Rabbimize sığınarak onun rızası yolunda aşk ve 

şevkle çalışarak samimi bir dua içinde olarak ona olan güvenimizle kendimize güvenmek onun 

yanımızda olduğunu bilerek yoksa kendi güç ve kuvvetimize güvenerek değil Rabbimizin güç 

ve kuvvetine güvenerek, zikir halinde olmak, Rabbimizden umutlu olmak, Rabbimizden yardım 

istemek, kendimizi iyi geliştirmek, sağlığımıza dikkat etmek, namaz kılmak, oruç tutmak, 

Kur'an-ı Kerim okumak, hak yolda olanlarla bir araya gelmek, dini ibadetlerimizi yerine 

getirmek, peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak sünnetleri ile yaşamaya 

gayret etmek.  

 Dünyada çeşitli duygular içinde olabiliriz, çevremizde farklı duygular içinde olabilir bu 

duyguların yaşattığı hissiyatlar da kişiden kişiye değişiklik gösterir bizler mutluluğu farklı bir 

hissiyatla daha yoğun yaşarken başkaları farklı bir hisle yaşar, bizler farklı şeylerden farklı 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

61 
 

şekillerde mutlu olurken başkaları da farklı şeylerden farklı şekilde mutlu olur. Farklı 

duygulardan bahsedecek olursak arzulu, aşk halinde, mutlu, sevinçli, korkulu, acılı, ızdıraplı, 

gururlu, güven halinde, huzurlu, sükunetli, dingin, durgun, dalgın, enerjik, etkilenmiş, 

ferahlamış, hassas, hayran, heyecanlı, hevesli, şefkatli, şehvetli, yürekli, tutkulu, umutlu, zinde, 

kırılgan, istekli, hoşnut, meraklı, neşeli, odaklanmış, sıcak kanlı, soğuk kanlı, şaşkın, tatmin 

olmuş, uyarılmış, yüreklenmiş, zevk halinde, sakin gibi bizle aynı duygu durumunda aynı 

hissiyatta kullar olamaz. Çevremizdeki kullar her zaman aynı hissiyatta olamaz, aynı duyguları 

yaşayamaz, çevre içinde elimizden geldiği kadar birbirimiz desteklemeye gayret etmeliyiz, 

birbirimizin hissiyatlarını içimizde gönlümüzde yaşayarak karşımızdakine de o hissiyatla 

yaklaşmalıyız. Acı duyduğunda acısını ancak böyle paylaşarak yükünü hafifletmesini 

sağlayabiliriz, mutluluğunu da paylaşarak da daha da çoğaltabiliriz. Aldatılmış, aşağılanmış, 

baskı altına alınmış, bastırılmış, duyulmamış, engellenmiş, fazla yüklenilmiş, haksızlığa 

uğramış, ihmal edilmiş, içsel çatışma içinde, izole edilmiş, kısıtlanmış, reddedilmiş, suçlanmış, 

tepkisiz bırakılmış, terkedilmiş, üzgün, yetersiz hisseden, yalnız, korkmuş, umutsuz, sinirli, 

endişeli, panik içinde, hüzünlü, depresif, karamsar, çaresiz, öfkeli, utanmış, içten içe kaynayan, 

boşlukta hisseden, yorgun, bıkkın, tükenmiş, içsel karmaşa içinde, karmaşık, kafa karıştırmış, 

belirsiz, bulanık, hırpalanmış, zayıf, güçsüz, güvensiz, savunmasız hisseden, paranoyak, içsel 

çatışmada, infial içinde, şaşkın, dengeyi kaybetmiş, çıkmazda, dar boğazda, sıkışmış, sıkıntılı, 

sıkıntıda, kuşkulu, kuşkuya düşmüş, kırılgan, kırılganlık hisseden, zorlanmış, kırılganlık hissi 

yaşayan, güvensizlik hissi yaşayan, korku içinde, hayal kırıklığına uğramış, umutsuzluk içinde, 

boşlukta hisseden, çaresizlik içinde, paniklemiş, dehşete düşmüş, kederli keder dolu, 

yaralanmış yaralı, yaralanmış hisseden, mahcup hisseden, kızgın, öfkeli, kızgın hisseden, hayal 

kırıklığına uğramış, hayal kırıklığına uğramış hisseden, hüsrana uğramış hissedebiliriz, daha 

birçok farklı farklı hallerde hissedebiliriz çevremizde de bu duygular içinde olanlar olabilir 

bizler elimizden geldiği kadar birbirimize destek olmalıyız. Kalplerimiz o gönüllerimiz dağınık 

olmamalı birbirimizi hissetmeli, bir arada olmalı, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. ve 

ashabı gibi böyle olursa Allah rızası yolunda hak yolda koşturursak Rabbimiz de bizimle olur. 

Hak yolda olduğumuzda da Rabbimiz bizleri hak yola çıkarmayı lütfettiyse Rabbimizle de 

aramızda bir anlaşma olur ki bu anlaşma bir sözleşmedir, Rabbimizin bizden beklediği emir ve 

yasaklarına uyma konusunda gayret etmemizdir, peygamberi habibi Hz. Muhammed Sav.’ in 

sünnetleri ile yaşama konusunda onu örnek almamız konusunda gayret etmemizdir, Kur’an-ı 

Kerim ile hayatımızı okuma konusunda gayret etmemizdir ki diğer Müslüman kullara karşı da 

sorumluluklarımız vardır bu da sözleşmeye dahildir onlara en güzel şekilde davranma 

konusunda aynı şekilde Müslüman olmayan kullara da Müslüman olmayan Müslümanlara 

düşman olan zalimlere karşı tutumumuzda da onlara Allah’a ve peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ e düşman olanlara karşı da ki onlar alay ederler alay etmek aşağılamak 

demektir ki Allah’ı ve sözlerini aşağılarlar, peygamberini habibini Hz. Muhammed Sav.’ i 

aşağılarlar, hak yolda koşturan kulları aşağılarlar, onlara düşmanlık gösterirler zulmederler 

haklarını çiğnerler haklarını vermezler haklarını gasp ederler, onlara işkence ederler, türlü türlü 

kötülüklerde bulunurlar bu zalimlere karşı sözleşmemizde onlara karşı düşman olmamız da 

geçer, onların tarafında olanlara karşı da olmamız, buna alkış tutanlara da karşı olmamız, bir 

çevremiz varsa hak yolda Allah rızası için gayret edenleri de bağlar bu sözleşme ki elimizden 

geldiği kadar onlara destek olma konusunda. Bir evliliğin nasıl sözleşmesi oluyor karşılıklı 

sözler veriliyor ve bu sözler tutulması bekleniyor bu sözlere sadık kalınıyor uzun yıllar ecel 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

62 
 

gelene kadar devam eden de var hemen biten de işte bizler elimizden geldiği kadar üzerimize 

düşeni en güzel şekilde yerine getirmekle yükümlüyüz, bu güzel bağımızı en güzel şekilde 

sürdürme gayretinde olmalıyız, Rabbimize sığınarak aynı şekilde kendimize de çevremize de 

duacı olarak, bu bağın kıymetini bilmeli ve şükretmeliyiz, Rabbimiz bizleri bir araya getiren, 

Rabbimiz bizleri kendine yönelten sensin ki ne kadar şükretsek bu ihsanına karşılık eksik kalır. 

Allah’ım şükürler olsun.  

 Rabbimizin rızası yolunda Kur’an-ı Kerim ile hayatımızı okumaya çalışarak Hz. Muhammed 

Sav.’ in sünnetleri ile hak yolda olan bir çevre içinde yaşama ve yaşatma gayretinde olursak 

Rabbimizden de üzerimize sekine indirmesi konusunda da o kadar umudumuz olur, dünyada da 

takva sahibi olma konusunda, ilim ve hikmet kazanımız konusunda, farkındalık ve bir şuur 

kazanma konusunda cennet ve cehennem hissiyatı kazanma konusunda maneviyatta ilerleme 

konusunda da o kadar umudumuz olur, erdemli ve cömert olma konusunda da gayret gösterirsek 

de Rabbimizin hidayetinden de o kadar umutlu oluruz, ahiretimiz için de rabbimizin rızası, 

merhaba ile selam ile karşılanmak ve cennete girme konusunda umudumuz olur. Hidayet 

karşılığında sapıklığa düşmekten sen bizleri muhafaza eyle Allah’ım. Bozgunculardan 

olmaktan, düzeni bozanlardan olmaktan, fesatçı olmaktan, kullarının arasına ayrılık sokan 

fitnecilerden olmaktan her türlü kötü halden, her türlü kötülükten, her türlü karanlık işten, her 

türlü razı olmadığın işler içinde olmaktan sana sığınırız. 

 Maneviyat yolculuğumuzda karşımıza kötülüklerimiz de çıkacak, kötü kullarla da 

karşılaşacağız esasen bu kötü kulların karşımıza çıkması da bizler için bir lütuf ki onların 

kötülüğünü görerek Rabbimize bu kötülüklerden sığınma konusunda bir fırsatımız olur. Bir 

hırsız evimize girdiğinde tüm değerli eşyalarımızı çaldığında bu kötülüğün ne kadar can yakıcı 

olduğunu idrak etme fırsatını Rabbimiz bizlere lütfeder bu hırsızlığa karşı da bir anlayış 

geliştiririz ve bu kötülüğün karşısında oluruz en ufak değersiz bir şeye dahi gözümüz gitmez, 

bu anlayışa gelebilmemiz için iki türlü ilerleyebiliriz ya evimize hırsız girmesini başımıza 

büyük bir felaket gelmesi ızdırapla yola gelmemiz yada maneviyat çalışmasında bu 

kötülüğümüzle karşılaşarak Rabbimize sığınarak af dileyerek tövbe edebiliriz, maneviyat 

çalışmasında da bu kötü davranışlarla karşılaşmak da ders çıkarmak da en güzeli ki bu da 

Rabbimizin lütfu ile Kur’an-ı Kerim ile hayatımızı okumaktan geçer, bizler Kur’an-ı Kerim 

okuyarak bu ayetlerle kendimizi bu kötülüklerden Rabbimize sığınarak korunma yoluna 

gideriz. Rabbimiz lütfettiği ayetleri ile de kötülüğümüzü görmemizi sağlıyor, bunu 

deneyimlemeden, kötülük başımıza gelmeden Rabbimiz bizden bu kötülükleri sakındırıyor, o 

kötülerin hallerini anlatıyor, o kötülüklerin sonuçlarından bahsediyor, bizlere korku lütfediyor, 

günahlarımızı görmemizi sağlayarak da af dileme ve tövbe kapısını gösteriyor, hayatımızı 

okurken de karşılaştığımız kötülerle onların da kötülüğünü bizlere en güzel göstererek onlar 

gibi olmaktan kendisine sığındırıyor, kendimizi bilememizi, kendimizi üstün görmememizi 

kibirli olmamamızı emrediyor ki emirlerine uyarsak peygamber efendimiz Hz. Muhammed 

Sav.’ in sünnetleriyle yaşayarak hayatımızda onu örnek alırsak da bu kötülüklerimiz yerine 

iyilik ve güzelliklere bırakılması konusunda umudumuz da o kadar çok olur. Öfkelenebiliriz 

lakin bu öfkemiz İslam düşmanlarına karşı olur Müslümanlara karşı değil böylelikle 

maneviyatta ilerleyebiliriz bunu bir ilerleme aracına dönüştürebiliriz Rabbimizin lütfu ile. 

Kendimize de okumamız gerekiyor uyarı ayetlerini kendimizde de görmeye çalışmak değil 

kendimizi bu kötülüklerden sıyrılmış bu kötülüklerden kendimizi kurtarmış olarak değil 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

63 
 

Rabbimize sığınarak şayet varsa içimizde bu kötülükler de af dileme ve tövbe etme yoluna 

giderek, bu gördüğümüz kötülüklerimizi, kötü huylarımızı görmezden gelerek değil.   

 Şeytan bizleri yapa yalnız bırakmak ister, hak yolda olan çevremizden bizleri çekip çıkarmak 

ister. Sonra batıl yola meylettiğimizde de etrafımıza bir bakarız ki hep batıl yolda olanlar 

etrafımızı sarmış biz de onlardan biri olup çıkmışız. Şeytan bizleri işte böyle bir uçurumun 

kenarına kadar götürmek ve oradan kendimizi atmamızı ister. Bir insan tek başına kaldığı zaman 

intihar eder, şayet çevresinde başkaları olsa bunu ondan vazgeçirmeye çalışırlar.  

 Allah’ım hidayeti dilediğine lütfedersin yolda kullarına yardımcı olursan da kullarına yetensin, 

hidayetini diliyoruz, yardımını diliyoruz Allah’ım. 

 Her nasıl ki iyilik ve güzellikler yolunda koşturuyorsak bu konuda tavsiyelere kulak verip daha 

çok iyilik ve güzellikler yapma adına bir yarış içindeysek aynı şekilde kötülüklerimize karşı da 

bir çalışma içinde olmamız gerekir, kötülüklere karşı nasıl mücadele etmeliyiz bu konuda 

çalışmaya ihtiyacımız var yoksa kötülüklerimizi görmezden gelerek maneviyatta ilerleyemeyiz, 

sürekli iyilikler yaptığımızı sanıp kötülüğümüzün de hiç farkında olmayız her işimizin doğru 

ve güzel olduğunu düşünmeye başlarız, bu yaparken güzel gördüğümüz haz aldığımız iyilikler 

de bizi daha da kibirlendirir de tek doğru yolun bu olduğunu düşünmeye başlarız sonra 

kötülerden oluruz da Allah korusun bu kötüler arasında da kendimizin farkında olmayız. 

 Kötülükten nasıl kurtulabiliriz. Kötülüğü iyilikle defetmek ki bir kötülük yaptığımız zaman bu 

kötülüğümüzü görüp analiz etmek, bu analiz etme yönteminde bu günahımıza sebep olan şeyler, 

hatayı nerede yaptığımız, aynı dünyada birine bir hata yaptığımızda kendimizi sorguya çekmek 

olarak da düşünülebilir, maneviyatta bunu içsel olarak Kur’an-ı Kerim nurunun ışığı altında 

habibi Hz. Muhammed Sav.’ in nuru altında yapmaya gayret etmeliyiz, af dilemek ve tövbe 

etmek ardından gelen süreç. Bu kötülüğüme karşı ne yapabilirim bu kötülüğümü düzeltmek 

adına nasıl bir davranış geliştirebilirim ki bu kötülük benden gitsin yerine bu kötülüğün iyilik 

gelsin elbette Rabbimizin takdirindedir ona sığınmalıyız lakin bu elimizden gelen her şeyi 

yaptıktan sonra af dileyip tövbe ederek kendimizi bu kötülüğümüzden kurtarmaya çabalayarak 

dua ederek o kötülük gibi bir iyilikte bulunmak ki misal bir gönül kırdık istemeden bir gönül 

kazanma bir güzel söz söyleme gibi düşünülebilir illa gönlünü kırdığımız birinin gönlünü almak 

başta zor olabilir bunun yerine başkalarının gönlünü alabiliriz yani sadece kötülükte 

bulunduklarımıza iyilik yaparsak kendimizi düzeltiriz diye bir girişimde bulunmak her zaman 

doğru olmayabilir bunun yerine başka kullara da iyilikte ve güzellikte bulunabiliriz, sadece 

kötülüklerden sonra da değil daima iyilikte ve güzellikte de bulunmaya gayret etmeliyiz, iyilik 

ve güzellikle yaşamaya gayret etmeliyiz, umutsuzluğa kapılmadan daima Rabbimize sığınarak 

yardımını isteyerek aklımızı kullanarak yaşamaya gayret etmeliyiz. Günah işlenen yerler 

bellidir ki bunlardan biri de günahkar insanlar arasında bulunmaktır, bu günahkar insanlar kendi 

günahlarının farkında olmadan yaşıyor, yaptıkları işi güzel görüyor olabilirler onlar için 

sevdikleri insanlarla bir içki sofrasında oturmak, dertleşmek çok güzel bir davranış gibi geliyor 

olabilir işte bizde gidip aralarına oturursak bu yaptığımız davranış sonucunda biz de o 

günahlardan kendimizi kurtaramayız bu sebeple çevre çok önemlidir hak yolda olan bir çevre 

de bize iyilik bulaştırır, kötü işlerden yüz çeviririz. Sabretmek, sadaka vermek Rabbimizin 

bizlere olan lütuf ve ihsanlarından çevremizin de yararlanmasını sağlamak ki gizli olarak da 

açık olarak da Rabbimizin lütuflarını paylaşma gayretinde olmalıyız ve namazla, nasıl alıkoyar 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

64 
 

ki namaz bir duadır, Müslüman kardeşlerimize tüm salih kullara babamız Hz. İbrahim’ e dua 

ederiz, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ e selam ederiz, namaz ki Rabbimize bir dua ile 

içinde bulunduğumuz hali Rabbimize arz ederiz. Abdest alarak rahmetini umarak kendimizi 

temizleyerek bir niyet içinde oluruz, namaz ile kulluğumuzu gösteririz, Rabbimizin ayetlerini 

okuruz, bu okuma ile yardım dileriz, bu ayetlerle yaşama isteğimizi Rabbimizin bizden istediği 

gibi bir hayat yaşamak istediğimizi Rabbimizin sözlerini elimizden geldiği şekilde en güzel 

şekilde okuyarak o sözleri sürekli olarak tekrar ederek bu isteğimizi Rabbimize arz ederiz, 

huzurunda da her bir hareketimizde onu anarız en güzel şekilde onu tesbih ederiz, ona hamd 

ederiz, ona en güzel övgülerde bulunuruz, dua ederiz, bizi işittiğini, gördüğünü her halimizden 

de haberdar olduğunun farkındalığıyla bilinciyle, o ki kendimizi bildiğimizden daha iyi bizi 

bilir bizden kendimizden haberdar olduğumuzdan daha haberdar olandır, her halimizi bilendir, 

her halimize karşı da en güzel şekilde bizlere Rahmet edendir, her hareketimizde kulluğumuzu 

gösteririz, huzurunda dururuz, huzurunda durarak kulluğumuzu göstermeye gayret ederiz,  

başımızı eğerek kulluğumuzu gösteririz, secdeye kapanırız kulluğumuzu gösteririz, diz çökerek 

kulluğumuzu gösteririz ve bu tüm günümüz boyunca sürer beş vakitte de ki Rabbimizin lütfu 

ve rahmeti iledir. Kulluğumuzu Rabbimiz olduğunu bizlere en güzel şekilde gösteren ve bunu 

da en güzel şekilde gösterme imkânı lütfeden namazı lütfeden Rabbimize hamd olsun habibi, 

sevgili resulü nebisi peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ e selam olsun.  

 Düşmanlarımıza bakacak olursak ki en büyük düşmanımız yine kendimiziz kendimizden 

başlayalım, Rabbimize karşı şirk koşarsak, asi olursak, nefsimizi dinlersek, kibirlenirsek, boş 

bir gurura kapılırsak, dünya hırsı ile yaşayıp gidersek, emir ve yasaklarına uymazsak, hak yolda 

olan kullarına düşmanlık gösterirsek, büyüklenirsek, heva ve hevesimizin esiri olup haz peşinde 

oradan oraya koşturursak, aklımızı kullanmayıp gönlümüzü de dünya ile eğlendirirsek, bağnaz 

bir şekilde sadece kendi doğrularımızla körü körüne kör bir inançla yaşarsak, bir putperest gibi 

her şeyi putlaştırırsak şeytan ve aveneleri de etrafımızı saracaktır, ibliste, ifritler de insanlardan 

ve cinlerden olan kötülerde o şeytanlar da bizimle beraber olacaktır ki böylelikle de çevremize 

bizlerde benzemeye başlayacağız.  

 Çevremize karşı işlenen kötü eylemler arasında da kız çocuklarını diri diri gömmek, akrabalık 

bağlarını kesmek, talan, soygun, düşmanlık, haset, ihtiras, isyan, kıskançlık, kötülük, kin, kötü 

düşünce, bencillik, alay, gizli gözetleme, anne ve babaya asilik, ayrılık sokmak, mobbing, tuzak 

kurmak, insanların gizliliklerini araştırmak, birbirini karalama, kusur arama, insanları 

arkalarından çekiştirmekle gıybet etmek, zan, fitne çıkarmak, fesat çıkarmak, cimrilik, zulüm, 

nankörlük, böbürlenmek, azap, yalan, iftira, yalan şahitlik, şiddet, zina, ahlaksızlık, israf, 

tüketim çılgınlığı, adaletsizlik, ayrımcılık, kayırma, saygısızlık, nefret, öfke, kin, büyüleme, 

eşek sesi ki seslerin en kötüsüyle hitap etmek, kaş ve göz hareketleriyle gizli bir şekilde veya 

insanları yüzlerine karşı küçümseyerek alaya almak, kumar oynamak olarak sıralayabiliriz ki 

bu kötülükleri yaptığımızda da kendimize en büyük kötülüğü yapmış oluruz, kötülüğümüzü 

daha da arttırmış oluruz, Rabbimizin rahmetinden uzaklaşmış oluruz. Bu dünyada kötülüğün 

sonucunda helak, lanet, bela, horluk damgası, sağırlık, akılsızlık, körlük, basiretsizlik, hastalık, 

zillet, hakikatten geri kalmak, yüzde kara leke, kalbin mühürlenmesi, büyülenmek, kötülerin 

musallatına uğramak varken, kötülüğün sonucu da kötüler için cehennem olacak. Müşrik, kafir, 

münafık, fasık, isyankâr, azgın, müfsit, münkir, zındık, putperest olmaktan, bizleri lütfunla ve 

rahmetinle çıkardığın bu hak yoldan biran olsun sapmaktan sana sığınırız Allah’ım, bizleri 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

65 
 

Müslüman kulların olarak yaşatmanı ve Müslüman kulların olarak canlarımızı almanı senden 

diliyoruz Allah’ım habibin Hz. Muhammed Sav.’ in hürmetine âmin. 

 Kötülükler manevi gelişimizi engeller, gönlümüz o günahlarla nokta nokta kararmaya başlar, 

bu kötülükleri aşarak ancak ilerlemeye devam edebiliriz, kötü huylarımızı iyiliklerle 

değiştirmeye gayret ederek, cahilliğimizi ilimle gidererek, başımıza gelen felaketlerden ders 

çıkararak, yaptığımız kötülüklerden zalimliklerimizden bu kötülüklerimizi görüp, idrak edip, 

yanlış olduğu konusunda anlayışa gelip ardından bu yanlışa dönmemek üzere pişmanlıkla, 

samimiyetle, umutla Rabbimizden af dilemek ve bir daha dönmemek üzere bu günahlara 

Rabbimize söz vererek tövbe etmek yoksa geriye doğru gitmeye başlarız o karanlığa doğru, 

gönlümüz kararırsa mühürlenirse gönülden Müslüman kullarla bir bağ kuramayız, hak yolda 

olan kulları gönülden hissedemeyiz, Rabbimizi hissedemeyiz, ilk olarak gönlümüzü 

temizlemeli af dileyerek tövbe ederek ardından da gönlümüze yönelik çalışmamız gerekir, hak 

yolda olan kullarla beraber olarak gönlümüzü nurlandırmasını Rabbimizden dilemeliyiz.  

 Doğada eskisine nazaran daha az vakit geçiriyoruz bu sebeple de doğayı okuma konusunda da 

eksikliklerimiz olabiliyor, kırsal kesimde yaşayanlar daha çok domuzlardan şikayetçi olanlar, 

şehirli kesim ise sokak hayvanlarından özellikle köpeklerden şikayetçi oluyor, onların saldırgan 

tavırlarından. Hayvanlar alemi ki her bir hayvan farklı şekillerde davranıyor, farklı bir yol 

tutuyor. İnsan olarak yaratıldık, insan gibi davranmaz hayvan gibi davranırsak sonumuz 

hayvanlar gibi olur, suretimiz de öyle. Rabbimizin laneti bizleri değiştirir, Rabbimizin 

rahmetinden uzak kalmak insanlığımızdan da bizleri uzaklaştırır. Biriyle alay ettiğimizde yüzü 

kızarır, alay etmek aşağılamaktır, bu kendini düşünenler başkalarıyla eğlenmek için alay 

ederler, kendilerini üstün diğerlerini alçak görürler, alay ederek aşağılarlar. Dünyada fiziksel 

uğraş gerektiren işler sonucunda bedenimiz yorgun düşer ve fiziksel dünyanın kiri ve pası 

üzerimize bulaşır. Terlesek bir toz kalksa yerden üstümüz başımız kirlenir, yüzümüz toz toprak 

içinde kalır. Sokakta toz toprak içinde oynayan çocukların da yüzleri kapkara gelirler. Bu yüzde 

lekeleri olanlar yoksun kimselerdir, fiziksel güçle çalışmak zorunda olurlar, diğerleri ise bu 

kişileri çalıştıranlardır. Dünyada fiziksel dünyada bu iki halden bahsettik birisi yüz kızarıklığı 

diğeri de yüz karalığı, maneviyatta da yüz rengimiz değişmeye başlar, Rabbimizin rahmetini 

üzerimize ne kadar yağdırdıysa o kadar yüzümüz parlar. Rabbimizin rahmetinden ne kadar da 

uzaklaşmışsak isyan etmişsek o kadar rahmetinden de uzaklaşmışızdır böylelikle de yüzümüz 

kararmaya değişmeye başlar. Dinin emir ve yasaklarıyla yaşamak da yüzümüze perde çekilmesi 

konusunda bizlere Rabbimizin rahmetidir. Şayet dinin emir ve yükümlülüklerini yerine 

getirmez hak yolda olanlardan ayrılmaya başlarsak gönülden onlara bir kin ve nefret duymaya 

başlarsak bu perde de yavaş yavaş yüzümüzden çekilmeye başlar gerçek yüzümüz ortaya çıkar. 

 Nasıl ki hayatta çocukluktan itibaren bazı yemekleri sevmediğimizi görüyoruz, bazı 

yemeklerin bizlere dokunduğunu, bu yemeklere karşı bir sınır koymaya başlıyoruz. Bize özel 

bir davette en sevmediğimiz yemek önümüze geldi ve ev sahibi de bu yemeği yersek mutlu 

olacak biz de bu yemeği yiyerek onu mutlu edebiliriz aynı şekilde de dokunan bir yemek 

karşımıza çıktığında da o yemeği yersek hastalanabiliriz ki bunu davet veren de istemez ve 

anlayış gösterecektir lakin yemeği yersek bir rahatsızlığımız olmadığını söyleyerek mutlu 

olacaktır, aynı şekilde maneviyatta da kendimize sınırlar getirmemiz önemlidir, maneviyat 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

66 
 

içimizde yaşıyoruz bazen mantık ötesi de hareket etmemiz gerekir bazen kendimize sınırlar 

çekmemiz de.  

 

 Allah’ım düşmanın olmaktan da yine sana sığınırız.  

 Bir kulu haksız yere öldürmek sanki tüm insanları öldürmek gibidir çünkü Rabbimizin 

alemlerinde onun dünyasında haksızca bir iş yapıp o öldürülen kula da o alemlerdeki her kula 

da zulmetmiş oluruz, her kulun hakkına girmiş, her birimizin bir görevi var tüm alemlerde her 

birimize de göbekten bağlıyız, kendimize de zulmetmiş oluruz ki haksızca Rabbimizin emir ve 

yasaklarına uymayarak, onun emir ve yasaklarını tanımayarak kendimizce bir iş yapmış oluruz. 

 Her Müslüman’ın her bir Müslüman üzerinde de hakkı vardır. İnsanlara haksızlık etmek, 

zulmetmek, hak sahibine hakkını vermemek, cimrilikte bulunmak, Allah’ın verdiği nimetleri 

paylaşmamak, kullarla beraber olmamak gönülden dahi olmamak ki kendimize karşı 

işlediğimiz zulümlerdir, kendimize nasıl ki iyi bakmadığımızda hastalıklar kapımızı çalıyor 

aynı şekilde hak yolda emredildiği gibi yaşamadığımızda da maneviyatımız bundan 

etkilenmeye başlar. Kendimize nasıl bakıyorsak, sorumlu olduklarımıza nasıl bakıyorsak aynı 

şekilde maneviyatımızla da ilgilenmemiz gerekir, onu da beslememiz, büyütmemiz, 

yaşatmamız hesap gününe hazırlamamız bunu da ancak Rabbimizin yardımı ile 

gerçekleştirebiliriz onun takdiri ile.  

 İntihar ederek kurtulduğunu sanmak büyük bir gaflettir, üzerimize düşen sorumluluklardan 

kaçamayız, Rabbimizin emir ve yasaklarını görmezden gelmek de böyledir. 

 Bazen karşılaştığımız durumlar sonucunda da bir çuval inciri berbat etmekten de Allah rızası 

için kaçınmalıyız, evet incirler çürük ve değersiz bunu da biliyoruz, değmeyeceğini de biliyoruz 

ama sırf  Allah rızası için bu kötülükleri örtme yoluna gitmemiz gerekir biz ne kadar Rabbimizin 

rızası için örtme yoluna gidersek Rabbimizden de o kadar umutlu olabiliriz bizim de 

kötülüklerimizi örtme konusunda. Allah rızası için o kulu Allah rızası için Rabbimiz emrettiği 

için İslam’ın güzelliğini göstermek için hoşnut etmek. Farklı yerlerde de olabilirdik o zulmü 

işleyene taraf biz olabilirdik bu pencereden de bakmalı. 

 Bazı davranışlarımızla da kulların nefsini hoşnut etmemiz gerekir, onlara güzel sözler 

söylememiz ki amacımız onların nefislerini tatmin etmek değildir, kendi nefsimizi de tatmin 

etmek değildir, bizden beklenen de bu değildir, o hoşnutluğu o güzel sözü nefsiyle hissetmesi 

ki hak yolda yaşamaya gelmesi içindir, hak yolda olmanın bu yolda yaşamanın çevremiz içinde 

çevremizin ilerlemesi içinde ne kadar önemli olduğunu göstermek için kendi iyili için 

Rabbimizin rızası yolunda yaşamaya gelmesi içindir bu hak yolda yaşamalarını görmek 

Rabbimizin rızası için iş tutmaya başlamaları bizim için en büyük mutluluk olur, bizim için en 

büyük sevinç olur ve kullarında gördüğümüz ve en çok hoşnut olduğumuz, en çok sevindiğimiz 

husus da budur, kullarına en güzel sevgiyi Allah rızası için bir sevgiyi en güzel şekilde ancak 

bu yolda gösterebiliriz, kullarda sevgimizi en güzel şekilde bu yolda hissedebilir. Bir sanatçıyı 

sevebilirsiniz Müslüman bir sanatçı gördüğünüzde de daha mutlu olursunuz. 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

67 
 

Oyunlar 

 

 Sanal oyunların mantığında özellikle uzun soluklu olanlarda da dayanışma, birlik ve 

beraberlik, yardımlaşma, bir amaca yönelik bir hedef üzerine beraber çabalama ve gayret 

gösterme, bu yolda güzel bağlar inşa etme üzerine kuruluyor, büyük bir hedefe de uzun zaman 

gerektirecek, büyük emeklerle inşa edilecek bir hedefe de kullanıcıları kilitleyerek bu arzunun 

büyük bir arzu olmasını sağlıyorlar, uzun soluklu bir macera, bu arzuyu da yeni içerikleriyle de 

güçlendirerek oyuna olan ilgi ve alakayı sürdürmeyi sağlıyorlar bu şekilde de kullanıcıları etkisi 

altına alıyorlar. Maneviyatla bu oyunları karşılaştırdığımızda da şayet bizler Allah rızasını 

kazanma üzerine bir arzumuz olursa tüm bu hayatımızda gereksiz arzuların kölesi olmayı yavaş 

yavaş bırakmaya başlarız. Daha büyük bir arzu inşa etmek için hak yolda olan kullarla beraber 

olmamız gerekir, hayatı Kur’an-ı Kerim ile okumaya başlamamız gerekir, peygamberimiz Hz. 

Muhammed Sav.’ in yolunda onu örnek alarak yaşama gayretinde olmamız gerekir. Ahir 

zamanda günümüzde de gelecek nesillerde de insanları bu oyunlarla, farklı sosyal içeriklerle 

sanal bir dünya ile uyuşturmaları insanları bir nevi nur yolundan uzaklaştırmalarıdır ki bu sanal 

dünya da esasen dünyadır, geçmişte dünyaya dalanlar günümüzde daha keyifle ve daha az 

emekle inşa edilen sosyal dünya içerisinde vakit geçiriyorlar. Bu dünyaya da gelişen teknolojiye 

de düşmanlık göstermek cahilce bir tutum olur göstermemiz gereken enerjimizi harcamamız 

gereken husus kullara en güzel şekilde maneviyat yolunu göstermek adına yaşayışımızı kendi 

yaşayışımızı ilk olarak düzeltmek olacaktır.   

 

Oyun Sahası 

 

 Bir oyun sahasında beraber oyun oynayan çocuklar başlarında da öğretmenleriyle, oyun 

esnasında bir çocuğa karşı zorbalık yapan çocuklar, öğretmenin de uyarısına uymayan çocuklar, 

bunun sonucunda öğretmen tüm o zorba çocuklara karşı durup oyunu sonlandırabilir lakin o 

çocuk bundan daha da etkilenir ve zorba çocuklar bundan da onu sorumlu tutarlar bunun yerine 

öğretmen zorbalığa uğrayan o çocuğu cezalandırma yoluna gider ki bu ceza esasen onun o 

zorbalardan kurtulmasını sağlar, oyun devam eder zorbalar kendi aralarında eğlencelerine 

devam ederler, çocuk bu zorbaların gerçek yüzünü ancak o zorbaların arasından çıkıp onları 

yukardan gözlemlediğinde idrak edebilir yoksa içlerinde kalmaya devam ederse onların iç 

yüzünü görmesi de zorlaşır. İşte hak yolda olan kulların günümüzdeki timsallerinin de hali 

böyledir. 

 Hak yolda birbirimize karşı düşmanlık beslemeyelim, birbirimize sırtımızı dönmeyelim, 

etrafımız görüyorsunuz hep düşmanlarla çevrili, bizler Allah’ın kullarıyız, bizler 

Müslümanlarız, bizler kardeşiz, birbirimize karşı öfkelenmeyelim beşeriz hatalarımız olabilir, 

birbirimizin gizliliklerini araştırmayalım beşeriz şaşabiliriz, zanna kapılmayalım 

düşmanlarımız çok asılsız, manipülatif, yalan, karalayıcı zalimce haberleri görüyorsunuz, 

birbirimizin arkalarından çekiştirmeyelim gıybet etmeyelim birbirimizin etlerini çiğ çiğ 

dişlemeyelim, her birimiz türlü türlü yerlerimizden yaralı birbirimizin yaralarını deşmeyelim, 

etrafımız bizleri sürekli gözleyen ufak bir hatamızı bekleyen hemen tutup kapacak dişlemeyi 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

68 
 

dört gözle bekleyen kurtlarla dolu, birbirimize kıskançlık göstermeyelim her birimiz hak yolda 

yaşamaya gayret eden kullarız ilerlememiz birbirimize bağlı her attığımız adım her birimizi de 

yolda ilerletiyor, her birimiz birbirimize göbekten bağlıyız. Bizler her birimiz Rabbimize 

ihtiyacımız var, birbirimize de Rabbimize ihtiyacımız olduğu için ihtiyacımız var ki birbirimize 

sevgi gösterelim hak yolda birbirimize Rabbimizi razı etmek için yardımcı olalım, dayanışma 

içinde olalım, birbirimize destek olalım, böylelikle Rabbimizi razı etme konusunda 

umutlanabilelim, birbirimize gösterdiğimiz sevgi de bundan dolayıdır, bizlerin Rabbimize 

ihtiyacı olduğu gibi diğer kulların da Rabbimize ihtiyaçları var onu razı etmeye ihtiyaçları var 

bu yolda umutlanmaya. Kullar Rabbimizi razı etmek için koşturan kullara karşı kulların yolda 

olmalarına sevgi göstermeleri gerekir, bu gösterilen sevgi dahi Rabbimizin rızası içindir ki 

gösterdiğimiz tüm sevgi birbirimize gösterdiğimiz yoğun sevgi gücünü bundan alır, Rabbimize 

kulluğumuzu gösterebilmek adına kullarla ilişkimize dikkat etmemiz gerekir, onları sevmemiz, 

düşmanlara karşı da Rabbimizin düşmanlarına karşı da düşmanlık beslememiz gerekir, diğer 

kullar da bizlere karşı sorumludurlar ki bizler nasıl dikkat ediyorsak ilişkilerimize onlar da 

ilişkilerine dikkat etmeleri gerekir Rabbimizin rızasını arzuluyorlarsa. Hiç kimse yerine yenisi 

konulmaz değil, dünya nüfusu on milyar insana doğru gidiyor bu öngörülüyor, kendimizi hak 

yolda yerimize başkaları getirilmez olarak düşünmemeliyiz biz gidersek yerimizi başkaları 

hemen doldurur yapmamız gereken işleri de hemen yapmaya koyulurlar ki her iş Rabbimizin 

takdirindedir ona sığınmamız daha güzel işler ortaya koymak bu yolda en güzel şekilde gayret 

etmek üzere Rabbimizden yardım dilemeli ona sığınmalı ona güvenmeli ondan umutlu 

olmalıyız. 

 

Kıyamet Saati 

 

 Nefsimiz sürekli olarak kendini tatmin etmek ister, günahlar işlemek ister, dünya yolunda 

koşturmak ister, biz de cahilce nefsimize uymak için can atarız, nefsimizi sürekli tatmin etmek 

isteriz, bundan biz de haz duyarız, nefsimiz kıyameti reddeder, yalanlar çünkü nefsimizin 

istekleri hep dünyadır, dünyada sonsuza kadar kalacağını sanır, bir şey istediğinde onu elde 

etmeyi dört gözle bekler durur, sürekli onu ister durur şayet bizler kıyameti düşünürsek bundan 

hiç haz etmez neden çünkü kıyamet geldiğinde dünya yerle bir olacak nefsimiz de hiçbir 

isteğine ulaşamayacak, peki kıyamet ne zaman kopacak dersek kalbimizin her an duracağı, bu 

satırları okurken alacağımız son nefesimizi içimize çektiğimiz düşüncesi onu çıldırtır, 

mezarlıktan hiç haz etmez mesela bir mezarın içine girip çıkarak ona soğuk duş etkisi 

yaşatabiliriz, hasta ziyaret etmek istemez bir hastaneleri dolaşırsak bir hasta ziyaretinde 

bulunursak iyi olabilir, kefenimizi hazırlamamız, vasiyetimizi yanımızda taşımamız da, 

Rabbimize dönerek geçmiş günahlarımızdan af dileyerek tövbe edip Rabbimize sığınmamız da, 

oruç tutmak da, bizlere ölümü hatırlatan, dünya hayatının gelip geçici olduğunu hatırlatan hak 

yolda olan dostlarımız da, bize ölümü hatırlatan, hesap gününün dehşetini hatırlatan Kur’an-ı 

Kerim okumakta, habibi Hz. Muhammed Sav.’ in sözlerine kulak vermekte, gece yatarken 

verdiği nimetlere son kez şükrederek son uykumuza yatar gibi, gündüz de kalkarken lütfettiği 

gün için şükrederek.  



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

69 
 

 Sahilde olduğumuzu ve karşımızda da bir deniz olduğunu düşünelim. Bu denize yüzme 

bilmeyenlerin girmesi kendileri için tehlikeli olacaktır çünkü boğulma riskleri var aynı şekilde 

en güzel şekilde yüzme öğrendiklerinde de bu denizde açılmak istediklerinde yanlarında 

kendileri gibi iyi yüzme bilen birisinin olmasını isterler ki kramp girmesi gibi herhangi bir acil 

durumda kendilerine yardımcı olabilsinler ve güvenle tekrar sahile çıkabilsinler. Kur’an-ı 

Kerim okurken her bir ayetten alacağımız hisseler vardır bu adeta bir pazarda farklı farklı 

meyve ve sebzelerden ihtiyacımıza yönelik çantamızı doldurduğumuz gibi bir ölçüyle 

çantamızı doldurmaya benzer. Yemek yemeye su içmeye ihtiyacımız olduğu gibi Kur’an-ı 

Kerim’e de sürekli ihtiyacımız vardır maneviyat yolundaysak ki bu halimize de bakmamız 

beslememiz ve ilgilenmemiz gerekir. Kur’an-ı Kerim okurken aynı ayetler farklı zamanlarda 

farklı bir anlayış kazanmamızı da sağlar bu da bir yemeği farklı bir tarifle yemek gibi 

düşünülebilir ya da yeni bir tarif yeni bir keşif. Kur’an-ı Kerim okurken bazen anlatılan bir 

olaya tekrar geri dönerek farklı bir anlayışla yaklaşmamız gerektiğini gösterir bazen daha çok 

ayrıntıya girer, bazen de çok az bahseder, bazen peygamberlerin isimlerinin üzerinden gider, 

bazen de kavimlerin. Okulda birinci sınıftan üniversiteden mezun olana kadar gördüğümüz 

dersler bazen birbirini tekrar eder bazen farklı dersler içinde öğrendiklerimizi bir araya 

getirmemiz gerekir. Peygamber efendimizi Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak yaşamalı ve 

Kur’an-ı Kerim ile hayatımızı okurken de daima yanımızda Kur’an-ı Kerim olmalı böylece de 

daima tekrar ederek de kendimizi sürekli gören ve hizaya çeken geliştiren hayatı da daha 

derinlemesine emredildiği gibi okuyabilen bir halde olmak için ki bu haller de bizi her geçen 

gün Rabbimizin rızasını kazanma noktasında da daha çok umutlandıracaktır.  

 

 Helak olan kavimler de kavimlerin peygamberleri de peygamberlerin uyarı ve öğütleri de 

kavimlerin neden helak oldukları da nasıl helak oldukları da helak oldukları vakitte bizler için 

uyarılar barındırıyor bu ayetleri de okurken araştırırken, çalışırken kendimize okumamız 

gerekiyor. Hz. Nuh As. ile başlayan süreç ki o gemiye binenler arasında olmaya gayret etmemiz 

gerekiyor, alay edenlerin Rabbimizi ve sözlerini ve görevlendirdiği bizim için görevlendirdiği 

peygamberlerini aşağılayanların arasından uzaklaşmamız, bizler hak yolda olan bir çevre içinde 

maneviyatta ilerleyebileceğimiz bir çevre içinde olmamız gerekiyor. Rabbimizden afetlere karşı 

sığınma isterken sadece dünyamızın zarar görmesi değil aynı zamanda imanımıza gelebilecek 

felaketlerden de Rabbimize sığınıyoruz, bunu tüm mümin ve Müslüman kardeşlerimiz için de 

istiyoruz hem dünyaları için hem de ahiretleri için. Düzeni bozarsak, tarttığımızda da eksik 

tartıp kul hakkı yersek, kulların hakkını yer onlara haklarını vermeyip zulmedersek üstüne 

çökersek, zelzeleler de bizim de düzenimizi altüst eder, kendimizi üstün görürsek seller 

taşkınlıklar o setlerimizi yerle bir eder. Kendimizi de haktan yana sayar da laf söz dinlemeyip 

bildiğimizin dikine gidersek de o bizim için içinde azap ve felaket olan bulutları da bu sefer 

rahmet bulutları olarak görürüz. Hak yolda olanlarla bir arada olmak varken onlardan kaçıp 

kendimizi onlardan uzakta tutarak kendimizi düşünerek kendi rahatımızı villalar inşa etmeye 

başlarsak kendimize bir konfor alanına atarsak kendimizi bu şekilde yaşayabileceğimizi bu 

halde en güvende en güzel yaşayış hali olarak düşünürsek o güvendiğimiz evler elimizden 

gidiverir. Hak yolda olan kullara karşı gönlümüzde ateşler tutuşturursak onlara karşı düşman 

kesilirsek o ateş gelir de bizleri de tutuşturur. Böbürlendiğimiz bahçelerimiz ki evlatlarımız, 

mallarımız, mülklerimiz, eşimiz, araçlarımız, evlerimiz her ne Rabbimiz bizlere takdir etmişse 

bir sabah uyandığımızda bir de bakarız ki şükrünü eda etmediğimiz nimetler elimizden hep 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

70 
 

kayıp gitmiş bahçemize bir felaket gelmiş tek bir yeşillik bile kalmamış kasırga her şeyi un ufak 

etmiş bir tarafa savurmuş. Kullarla ilişkilerimizde de şayet emredildiği gibi bir ilişki değil de 

dünya üzerine bir halde azgınca ve sapıkça bir halde ilişkiler kurmaya başlarsak gözlerimizde 

görmez olur, kulaklarımız da işitmez olur, evlerimiz de felaket için işaretlenir de birisi de bize 

gelip de bizi o felaketten kurtaramaz, kurtarmak için el uzatamaz, o felaketten bizi kurtaramaz 

ki Rabbimizden başka. Rabbimize karşı kibirlenirsek, gerçek ve güç sahibi olan Rabbimizden 

de kendimizi üstün görürsek, putlaştırdığımız güvendiğimiz arkasına sığındığımız medet 

umduğumuz ne varsa bir yıldırımla yerle bir olur biz de paramparça olarak ortada kalakalırız 

da bizi kurtaran olmaz. Ne adımızı hatırlayan olur ne de arkamızdan ah vah eden olur öylece 

silinip yok olup gideriz. Sabah akşam onların diyarlarına o helak olan kavimlerin diyarlarına 

uğruyoruz yani onların yapmış olduğu kötülükler de bizlerin aklına geliyor, bazılarının da bazı 

kötülüklerin de içinde kendimiz bulunabiliyoruz ki hemen kendimize çeki düzen vermemiz 

gerekir, af dileyip tövbe etmemiz. Sabah akşam bu kötülükler aklımızdan geçebilir bu 

kötülüklerden korunmak adına da Rabbimize sığınmamız gerekir, Kur’an-ı Kerim ile 

hayatımızı okuyarak bu kötülüklerimizin ancak farkında olabiliriz, Rabbimizin öğütlerini 

sürekli okuyup bu öğütlere uyarak, bu öğütleri dinleyerek hayatımızı okuyarak felaketler 

karşısında Rabbimizin rahmetini umabiliriz. Bu kötülükler başımıza gelmeden önce de Kur’an-

ı Kerim ile okuyarak, ders alarak, ibret alarak, o kötülükleri Rabbimiz bizlere rahmeti ile 

göstermesi ki böyle görerek bundan ibret alıp Rabbimizin lütfu ile bu işleri kötü görerek 

kendimizi emredildiği gibi yaşama üzerine düzeltme yoluna giderek bu şekilde yol alabiliriz ya 

da yolda tokatlarla kendimize getiriliriz ki bu tokatların neden geldiğini de okuyamazsak bir 

kötülükten bir kötülüğe doğru bir felaketten bir felakete doğru yol alarak karanlığımızı da 

kibrimizi de isyanımızı da daha da arttırırız. Rabbimize karşı Firavun gibi inatlaşırsak da yavaş 

yavaş elimizdekilerin elimizden çıktığını görebiliriz, mal ve mülkümüze mi güveniyoruz bir 

bakarız ki elimizden çıkmış, çekirgeler gelmiş ve kıtlığa sebep olmuşlar, elimize geçen artık 

hiçbir şeye yetmez büyük bir bereketsizlik baş gösterir, haşereler tüm evimizi sarmaya başlar 

sağdan soldan çıkmaya başlarlar, o haşereler ki gönlümüzü de bedenimizi de hasta etmeye 

başlar, kurbağalar her taraftan çıkmaya başlar türlü türlü dertler ki hayattan hiç keyif aldırmaz 

sonra ağzımızdan da burnumuzdan da kan gelir ki artık ne huzurumuz kalır ne de düzenimiz. 

Felaketler toplumsal olarak misal bir hastalıkla tüm dünyayı da vurabilir, bölgesel de olabilir, 

çeşitli gruplara da gelebilir ya da belirli bir alanı da kapsayabilir, ailemize de gelebilir, bazen 

felaket olur da bundan da dünyada sadece biz etkileniriz. Bazen yaptığımız hatalardan dolayı 

çok pişman oluruz ki öyle bir halde pişman oluruz ki üstümüz kapkaranlık kesilir yaptığımız 

hatadan dolayı Rabbimize karşı dönüp bakacak ne yüzümüz ne de halimiz dahi kalmaz, ilmimiz 

de bu halden bizi kurtaramaz denizin o dehşetli karanlığı, dalgaları içinde kala kalırız, bir de 

balık gelip bizi kapıverir o umutsuz halimiz sonucu balığın içinde kalakalırız ki o karanlıklar 

içinde yol alırız, hiç ışık yokken, umut yokken, bir çıkış yolu yokken, Rabbimize dönecek 

yüzümüz yokken Rabbimizin lütfu ile af dileyerek tövbe etmek halimizi arz etmek 

kötülüğümüzün farkında olarak yaptığımızdan pişman olarak ki bunun sonucunda Rabbimiz 

bizleri rahmetiyle karaya çıkartır, üzerimizi de rahmetiyle örter. 

 Dünyada kullandığımız kavramları da iyi öğrenmemiz gerekiyor çünkü bu konuda özellikle 

kulların gözlerini büyülüyorlar, o şeytanlar ki kulları kandırıp istedikleri yönde kanalize ederek 

manipüle ediyorlar.  



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

71 
 

Erdem ve Tecrübe 

 

 Üstadımız Hz. Bediüzzaman Said Nursi Ra. her birimizden de daha erdemli yaşıyla da 

yaşayışıyla da erdem hayat tecrübesi ile artar ki hepimizden da daha tecrübeli, hayatını bizlere 

aktararak bu deneyimlerini de bizlerle paylaşmış, kırılan yumurtanın dahi yıkanması ki bir 

ihtimal bir kabuk parçası yumurtaları kırarken içine düşebilir ve şüphe oluşturabilir bu ihtimalle 

karşılaşılmış bundan ders alınıp çözüm geliştirilmiş sonucunda da bizlere aktarılmış. Yumurta 

kabuğu örneğinden gidecek olursak iki seçenek önümüzde duruyor birincisi yumurta yıkanmalı 

sözüne kulak vererek hareket etmek ki bu ders alarak hareket etmektir diğeri de yıkamadan 

hareket etmek ki bu da bir seçenektir lakin yumurta kabukları üzerinde bulunan hoşa gitmeyen 

şeyler yumurta kırıldığında yumurtayla birlikte tavanın üzerinde kaldığında bundan bir ızdırap 

duyulabilir ve bundan sonra da yumurtayı yıkayarak yumurtaları kırabiliriz yada kişiye bu 

ızdırap yumurtaları yıkamak için yeterli gelmeyebilir, yeterli gelebilir lakin yumurtaları 

yıkamak istemez, kimisi de yumurtaların yıkanmasının yeterli olmayacağını düşünebilir, 

yumurtaları yıkamak zorunda değiliz, bir ders varsa ortada o dersi almak zorunda değiliz, bu 

dersi aldığımız zaman da o dersi uygulamak zorunda değiliz, ızdırapla ders almak da bir derstir 

dileyen dilediği gibi yol tutabilir kimseyi bir ders alması konusunda zorlayamayız. Hayat 

tecrübelerimizi paylaşmak kötü bir şey değildir, lakin bu tecrübelerle yaşatmaya insanları 

zorlamak zulüm olur. Bir meslekte uzmanlaşmış biri bir asker olabilir bir doktor olabilir bir 

hasta bakıcı bir imam herhangi bir iş kolundan aktarılan tecrübeleri, hayat hikayelerini 

dinlemek herkesi mutlu eder. Farklı ülkelerden farklı insanların hayatlarını merak ediyoruz 

kendi insanımızı kendi tarihimizi kendi coğrafyamızı da merak etmemiz gerekir ki kendimizi 

daha iyi tanıyalım, geçmişle günümüz arasındaki o bağı kurabilelim. Eleştiri getirebiliriz, bu en 

doğal hakkımız, her kulla aynı fikirde olamayız, bu tecrübelere uyulması konusunda da 

hemfikir olmayabiliriz ve şöyle diyebiliriz ki ben başıma böyle bir olay gelse şu şekilde 

davranırdım, şu şekilde yol tutardım lakin insanların tecrübelerine karşı düşmanca 

saldıramayız, bu tüm geçmişteki kullar için de geçerli tuttukları yolları sevmeyebiliriz, 

yaptıkları işleri sevmeyebiliriz lakin bu eleştirilerimiz kendimize yönelik olmalı ki bizlere bir 

katkısı olsun, onların yaptıklarına karşı ben ne yapabilirdim, benim yolum ne olurdu, ben nasıl 

davranırdım, yoksa etrafa saldırarak, insanları sürekli karalayarak kendimize zarar veririz ki bu 

eleştiri yapıcı bir eleştiri olmaz yıkıcı kimseye de zerre bir faydası olmayan cahilce bir iş olur. 

Üstadımız ve çevresindeki arkadaşları bizler için çok iyi bir örnek, hak yolda yaşamak ve 

yaşatmak için iyi bir çevreye ihtiyacımız var ki bu çevrenin de nasıl olması gerektiği konusunda 

da bizlere Rabbimizin bir lütfu olmuş, öğretim ile yeni bilgiler aktarılırken eğitimde tecrübe 

kazandırılır, sadece kitapları okuyarak iyi bir öğrenim süreci geçiririz lakin bu konuda bir 

pratiğimiz olmazsa bu okuduklarımızı hayata geçirmezsek bir eğitimimiz de bir eğitim 

sürecimiz de olmazsa tecrübesiz kalırız ve o öğretimde aldığımız bilgileri de hayatımızda 

uygulama konusunda sorun yaşarız, öğrendiğimiz bilgileri sorgulamaya başlarız, bizleri de 

eğitimsiz bir halde sahada gördüklerinde de aldığımız öğretimin gereksiz olduğunu ve de bu 

öğretimin yanlış, hatalı, eksikleri olan bir öğretim olduğunu düşünebilirler. Dünyamızda beşerin 

elinden eksikler, hatalar, kusurlar, yanlışlar olur ki olmaması zaten beşer kanununa ters düşer, 

beşerî kusursuz görmek de büyük bir kusurdur, Rabbimizden af dilemek ve tövbe etmek gerekir. 

Maneviyatta ancak bu şekilde bir gelişimden bahsedebiliriz manevi gelişimden yoksa dünyada 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

72 
 

farklı farklı yollar tutanları farklı farklı başarıları görebiliyoruz lakin maneviyatta iş farklıdır, 

dünyada yol almakla maneviyatta yol almak birbirinden farklıdır bu iki yolu bir görenler ne 

eğitime ne öğretime ne de yaşayışa önem vermeyenlerin hallerini görüyoruz. Sürekli eğitimle 

yol alınamayacağı gibi sürekli öğretimle de yol alınamaz, ikisi beraber verilse dahi Allah rızası 

için Kur’an-ı Kerim ile hayatı okuyarak, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in hayatını 

örnek alarak hak yolda yaşama ve yaşatma gayretinde olmak gerekir.  

 İnsanlar sosyal varlıklardır, dağlarda mağaralara çekilerek yaşamak, yalnız kalmak insanlara 

acı verir, beraber yaşamanın gerektirdiği avantajların olumlu yanlarının yanında bazı 

dezavantajlar ve olumsuz yanları da bulunur ki bu da gayet doğaldır. Bu olumsuzlukların da 

dezavantajların da oluşturduğu sorunları aşmak ve avantajlarının o olumlu yönlerinin etkilerini 

de daha çoğaltmak için gereken araç iletişimdir. Doğru bir iletişim için de eğitim ve öğretim 

gerekir ki çocukluktan itibaren gülümsemeyi, teşekkür etmeyi, özür dilemeyi hem göstererek 

örnek olarak eğitim vermeli hem de öğreterek bunun insan ilişkilerinde faydalarından 

bahsetmeli ki bu en temel hususu atlamadan kulların birbirine karşı değer vermesini, 

önemsemesini ve bunu göstermesinin kişilere de tüm sisteme de ne kadar büyük bir artı 

yazacağını ve bunun olumlu sonuçlarının da ne kadar kısa bir sürede görülebileceğini hem 

sistemde, toplumda, ailede, arkadaş grupları içerisinde hem de bireylerde ve maneviyatın kulda 

ve kullarda hem içsel gelişiminde hem de çevresel olarak da ve toplumsal bir değişimde tüm 

dünyaya değin. 

 Fazla veya az kilolarımız varsa farklı bir beslenme alışkanlığı kazanmaya çabalıyoruz diyet 

yaparak, diyetisyenlere gidiyoruz ideal sağlıklı kilomuza kavuşarak daha sağlıklı ve zinde bir 

yaşam için nasıl beslenmemiz gerektiğini öğreniyoruz, aynı şekilde psikolojik sorunlarımız da 

varsa bir doktora bir psikoloğa gitmek de aynı şekilde okunmalı, bizler birbirimize destek olmak 

için varız, eksikliklerimizi beraber tamamlamak için, yaralarımızı beraber sarmak için, her 

birimizin birbirimize ihtiyacımız var, her birimiz birbirimizden daha değerli. Aynı mantıkla 

maneviyat yolunda da maneviyatımızı inşa etmek adına da birbirimize ihtiyacımız var, bu 

geçmişteki kitapları da kapsıyor, gelecekteki kulları da onlara karşı sorumluluk bilinciyle 

hareket etmemizi de şu anda yaşayan kulları da kapsıyor ki onlarla beraber hak yolda beraber 

koşturalım birbirimize destek olalım beraber ilerleyelim her nasıl ki sistemi günümüzde 

yaşayan bir süreç olarak okumak kolay gelse de esasen geçmişten günümüze Hz. Adem’ den 

kıyamete değin bir sistem var ki bu sistem de her bir zerresi de birbiriyle bir bağ içinde. Tüm 

bu sistemde yalnız başımıza bir zerre gibi yaşamak zorunda değiliz bu sisteme dahil olursak 

tüm sistemin içinde nefes alabiliriz. Dünya hayatında çeşitli dünya hedeflerine yönelik yaşamak 

insanlara mantıklı geliyor ve bu mantıkla hareket ediyorlar, mantık ötesi bir adım atmak için de 

maneviyat çalışması içerisinde olan kullara kulak vermemiz, onlara güvenmemiz gerekiyor. Bu 

üstü buzla kaplı bir havuzun buzlarını kırmak gibidir ki bu eğlencelidir, buzun üzerinde olan 

biri sizi havuzun üzerinde oynamaya davet ettiğinde bu buzun üzerine çıkmak mantıklı 

gelmeyebilir lakin buzun üzerine çıkmak için bir adım atmak yeterlidir, hakeza bazen adımınızı 

attığınız yer buz tutmamış olabilir ki tekrar ve tekrar o havuza gidip soğuk duş almak da 

gerekebilir, buz tutan havuzun üstünde bir de eğlenerek sizi çağıran arkadaşlarınız varsa buna 

karşı koymak da çok zor olur, hem en kötü ne olabilir ki olabilecek en kötü şey olmasını 

istediğimiz şey buz kırılır bundan da keyif alırız, buz kırılınca da ayağımız da ıslanabilir lakin 

bundan da zevk alırız, maneviyatta her halimize şükrederiz çünkü her anımızda Rabbimizle 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

73 
 

beraber oluruz bundan mutluluk duyarız, bazen tam olarak başımıza gelen işleri de 

kavrayamayız lakin onun bize her zaman rahmet ettiğini görmeye çalışırız, bunun için de 

Rabbimizden yardım dileriz, buz örneği bazen mantığımızın ötesinde aklımızın ötesinde olan 

işlere karşı aklımız istemese de aklımız kavrayamasa da bir adım atmamız gerekir Rabbimize 

doğru ona sığınarak, ona güvenerek, ondan umutlu ve onun bize olan sevgisini ve rahmetinin 

idraki ile bu koşullara gelmek için de maneviyat çalışmamız gerekiyor, hak yolda olan kulların 

arasında olmamız, Kur’an-ı Kerim ile hayatı okumaya gayret etmemiz, peygamberimiz habibi 

Hz. Muhammed Sav.’ i hayatımızda örnek alarak, Rabbimizi ancak bu şekilde tanıyabiliriz onu 

tanımayı istemek de ilk adım atmaktır ki bu adım atmak da ancak Rabbimizin lütfu ve ikramı 

ile olur ki takdir de onundur. 

 

Arzu 

 

 Hayatımızın amacı nedir sorusuna geldikten sonra doğru bir amaç edinmemiz gerekiyor ki bu 

amaç konusunda da Rabbimiz bizlere lütuf ve rahmetiyle muamele ederek bizlere çok güzel bir 

amaç veriyor ki bu amacımız da ne kadar önemli olursa o kadar da maneviyata ilerleyebiliriz, 

bu amacı gerçekleştirme konusunda umudumuz olabilir ki o amaçta Rabbimizin rızasını 

kazanmaktır bu amaç uğruna da ne kadar gayret gösterirsek de umudumuz da o kadar artacaktır. 

Bu amacı önemin arttırmak için tüm hayatımızı da bu amaca yönelik ne kadar düzenleyebilirsek 

de o kadar iyi olur ki herkesin kaldırabilecek yükleri farklı bu amaç üzerine yaşayanlar da çeşitli 

imtihanlara tutulurlar. Bu arzu Rabbimizi razı etmeyi arzulamak büyük bir arzudur, en büyük 

arzudur. Her kulun imtihanı farklıdır, her kulun da taşıyabileceği yük de ağırlıkları da farklı 

farklıdır ki her birimiz çeşitli imtihanlara tutuluyoruz. Her kulun arzusu farklı olabilir 

Müslümanların da arzuları farklı farklı olabilir, kimi cenneti ister, kimi hurileri, kimi dünyadan 

kaçıp kurtulmayı rahata ermeyi ki işte burada Müslümanların imtihanlarında da farklılıklar baş 

göstermeye başlar. Cennetti arzulayan bir kadınla Rabbimizin rızasını arzulayan kadın arasında 

da büyük bir fark vardır, cenneti arzulayan kulun maneviyatta gelişerek Rabbimizin rızasını 

arzulamasına yönelmesini Rabbimiz ister ki bu yönde imtihanlarla kulunu geliştirmek ister, 

Rabbimizin rızası yolunda olan kadını da Rabbimizin rızasını daha da istemesi için farklı 

imtihanlara tabi tutar ki bu imtihanlar birbirinden farklıdır, kimi cenneti arzulayan kadına 

dünyada cenneti yaşatarak bundan daha büyük bir arzu uyandırmasını istemeye gelmesini 

dileyebilir ki bu dünyada eşiyle, evlatlarıyla, eviyle, barkıyla, arabasıyla, malı mülkü ve her 

şeyi lütfeder ki bu içinde bulunduğu güzel halin gelip geçici olduğunu her şeye sahip olmaktan 

daha büyük arzular olduğunu idrak edebilsin ki bu yönde arzularını geliştirsin bu cenneti 

arzulama halinden çıkarak daha büyük şeyler arzulasın ki bu da Rabbimizin rızasıdır ki bu halde 

yaşamaya başlayarak da şükrü de artsın kendisine lütfedilen nimetleri de Rabbimizin rızası 

yolunda kullansın Rabbimizin rızası için bir vesile olarak görerek aynı zamanda da imtihanda 

olduğunu Rabbimizin bu nimetlerinin bir imtihan olduğunu görsün. Yoksa bu kadın Rabbimizin 

rızasını arzulayacak bir seviyeye doğru yol alacak imkânı bulamayacaktır, hayatını bu 

saydığımız arzular peşinde koşarak yani dünyada cenneti arayarak geçirecektir çünkü cennet 

konusunda bir bilgisi yok, Rabbimizden arzuladığı cenneti bu dünyada sahip olunan nimetlerle 

örtüştürüyor, zenginliği dünya nimetlerini bir cennet olarak düşünüyor. Cenneti arzulayan diğer 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

74 
 

kadın da bu nimetlerden yoksun olan cenneti arzulaması da bu dünya nimetleri ile aynı şekilde 

düşünüyor lakin bu nimetler elinde olmadan Rabbimizin rızasını arzulaması için Rabbimiz de 

ona bu dünya nimetleri ile oyalamadan kendi rızasına yöneltiyor, sürekli Rabbimize dönerek 

bu arzularını dillendiriyor, Rabbimizin rızasını kazanma arzusu duymasa da Rabbimizin lütfu 

ve ikramı ile Rabbimizin rızası yönünde eylemde bulunuyor ki bu arzularını tatmin etmek adına 

Rabbimize yöneliyor ondan istiyor, dua ediyor.  

 Arzularla karşılaştığımızda misal bu arzular haram işlerse bizlere ve çevremize zarar verecekse 

bu arzuları dillendirmekte, bu arzuları istemekte, bu arzuları gerçekleştirmekte bizleri günaha 

sürükler. Misal haram ve yasaklanan işlerden şarap içmeyi ele alalım, bu şarap bizlere sarhoşluk 

verecek, kendimizi kaybetmemize neden olacak ardından da çevremize de bu sarhoşlukla zarar 

verme konusunda kendimize de hâkim olamayacağız. Şayet bu arzumuzu da dillendirirsek şarap 

içmek istediğimizi söylersek, şarapla ilgili arzumuzu insanlara ifşa edersek başkaları hiç böyle 

bir şey düşünmezken artık onlar da şarap içmeyi arzulayabilirler, bu haram ve yasak olan arzular 

bizleri Rabbimizin rızası yolundan uzaklaştıran işlerdir, Rabbimiz de lütfu ve ikramı ile bu 

şeytan işi pisliklere karşı bizleri rahmetiyle Kur’an-ı Kerim ile korumuştur, Rabbimizin rızası 

yolunda bu gibi haram sayılan işlerin bizleri yolundan uzaklaştıracağını bildirmiştir, Rabbimize 

doğru bir ok çizelim, Rabbimizin rızası yolunda giden ki o büyük okun yanlarından farklı farklı 

Rabbimizin rızası yolundan farklı yollara bizi saptıracak küçük oklar da belirsin işte bu oklar 

hayatımız boyunca bizleri Rabbimizin rızası yolundan alıkoymak isteyen nefsimizin arzularıdır, 

bazıları daha çok arzulanırken daha büyük oklarken bazıları da Rabbimizin lütfu ile haram 

kılınarak hak yolda yaşadığımız için bizlerden uzaklaştırılmıştır ki şeytanlar bu konuda arzu 

geliştirmemiz için kulağımıza gelip fısıldayamazlar şayet biz Kur’an-ı Kerim ile yaşarsak, 

nefsimiz de bizleri bu arzulara yöneltmesi konusunda da Rabbimize sığınmış oluruz, 

kulağımıza bu haram ve yasak işleri fısıldayamazlar adeta bir set çekilir, bu şeytan işi işleri de 

Rabbimizin lütfu ile de güzel de görmeyiz, istemeyiz de. Diğer helal olan lakin bizleri 

Rabbimizin rızası yolundan uzaklaştırmaya çalışan oklar da misal zenginlik olsun, bir insanın 

zengin olması lüks içinde yaşaması haram değildir lakin fakirlere göre zengin olmanın da 

sorumlulukları vardır, bu sorumluluklar da malından pay ayırmasıdır lakin bizler bu zengin 

olma arzusunu içimizde öyle körüklersek tüm hayatımızı bu uğurda harcarsak bu arzunun kölesi 

oluruz çünkü bu arzu o oklardan bizi Rabbimizin rızası yolundan uzaklaştıran oklardandır, 

Rabbimiz rızası yolunda yaşamayı arzularken artık birinci arzumuz zengin olma arzusuna 

dönüşmüştür, Rabbimizin rızası yolunda bu arzu bizi artık saptırmış olur, şeytanlar da 

kulağımıza gelip bu kapıdan içeri girerek kulağımıza fısıldarlar, nefsimiz de şeytanla beraber 

olur ve bizi kontrol altına almaya çalışırlar ki nefs daima kulun kötülüğünü ister, dünyada 

nefsimizin yanında olur, tüm zenginliği öven insanlar, zenginliği güzel gösteren insanlar da 

nefsimizi desteklerler, onlar bu putun esiri olmuş kimselerdir bizler de o puta tapan kullara 

dönmüş oluruz her ne kadar Müslüman olsak da. Bu farklı oklar hayatımız boyunca karşımıza 

çıkacaklar, Allah rızası yolunda olduğumuz sürece yoksa böyle bir arzumuz yoksa da zaten 

farklı okların yollarındayız demektir. 

 Arzularımızı doğru bir şekilde kullanmak bizleri maneviyatta ilerletir yoksa arzularımızın 

zincirleri bizleri yolda bağlar ve o arzularımızın köleleri oluruz. Bir arzunun esiri oluyoruz, bir 

arzu putumuz oluyor ve her geçen gün bu putla daha çok vakit geçiriyoruz, hayatımızı o arzuya 

sahip olmak için harcıyoruz. Rabbimizin rızası yolundan bizleri alıkoymak isteyen şeytanlar ki 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

75 
 

bunlar insanlardan da olur cinlerden de işte bu şeytan işi işlere dikkat etmemiz gerekiyor. 

İnsanlar dünya arzularını da ifşa ederek, bu arzularını sürekli dillendirerek putperestliklerini 

ilan ederler, bu konuda onlara yardım etmek onların dünyalarına putlarına yardım etmek olur. 

Onlar bu arzularını ifşa ederek başkalarının da bu arzuyu geliştirmesine sebep olur, kendi 

putlarına taptıkları yetmezmiş gibi başkalarını da bu putlara yöneltirler, onların da kendileri gibi 

bu putları dost edinmelerini isterler, mutluluğun bu putlarla ele geçeceğine inanırlar, bu putlar 

olmadan da yaşanmayacağını düşünürler, bu putperestler  bu putların adeta askeri gibidirler, bu 

putları için destek ararlar işin doğrusu Rabbimizin rızası yolunda iş tutmaları gerekmez miydi, 

işin ciddiyetinin farkına varalım, aklımızı başımıza alalım. Bir kadının evlenme isteğini sürekli 

olarak dillendirdiğini düşünelim, bu arzusunu tüm çevresine ilan ettiğini, evlenemediğinden 

sürekli dert yandığını. Bu arzuyu doğru kullanmadığı için bu arzunun üstünden gelemediği için 

büyük bir ızdırap yaşar. Bu arzuya karşı koyamadığı için adeta ölmeyi ister. Bu arzuyu 

Rabbimizin lütfu ve ikramı ile gerçekleştirenlerle kendini kıyaslar ve Rabbimizin kendine bu 

arzusuna yönelik istediğine yönelik bir takdiri olmadığı için bundan üzüntü duyar ki bu 

geçmişini düşünmesinden kaynaklanır, geçmişte Rabbimizin ona lütuf ve ikramda 

bulunmadığını ona en güzel şekilde Rahmetiyle yaklaşmadığını düşünür, bu halde gelecekten 

de umutsuz olur çünkü cahilce düşündüğü şudur ki Rabbimiz ona geçmişte rahmetiyle muamele 

etmemiş istediklerini vermemiştir, bu halde yaşadığı için şuanda da kendisini sürekli düşündüğü 

için kendi arzularını ve isteklerini bu arzu ve isteklerini tatmin etmeyi sürekli olarak bir 

depresyon içinde olur. Bu hallerden de çıkmak adına geçmişimizden tövbe etmemiz gerekir, 

Rabbimizden af dilememiz ve bize olan lütuf ve ikramlarına şükretmemiz, geleceğe yönelik de 

sürekli olarak umutlu olmalıdır ki bu da dualarla, Rabbimizden rızası yolunda yaşamayı 

istemekle, onun lütuf ve rahmetinden umutlu olarak, bize geçmişte her nasıl ki daima 

rahmetiyle yaklaştığı gibi gelecekte de rahmetiyle yaklaşacağının inancıyla ki bu inanç bir kör 

inanç da olmamalı bunu üzerimize olan rahmetlerini görerek gerçek bir farkındalıkla bu konuda 

çalışarak. Depresyondan çıkışımız da bu kötü halden de kendimizi düşünmenin sonuçları ile 

yüzleşerek artık kendimizden çok başkalarını da düşünmeye ve onlara yönelik Allah rızası için 

adımlar atmaya başlamamız gerekir ki bu işin başı da kendimizden çok başkalarını 

düşünmekten geçer, bu ailemizin ihtiyaçları olabilir, hak yolda olan gönlümüzün ısındırıldıkları 

olabilir, hak yolda olan çevremiz bu konuda bizlere yardımcı olacaktır kendimizi sürekli 

düşünmekten çıkmamız konusunda.        

 Bu arzularımızı Rabbimizin rızası yolundan bizleri saptıracak arzularımız bizimle Rabbimiz 

arasındadır, bu kimine göre evlilik olur, kimine göre makam ve mevki kimine göre para olur, 

bunların hiçbiri haram değildir lakin Allah rızası yolundan bizleri saptıracak derecede bu 

arzulara takılı kalmak, sabah bu putlarla kalkmak, bu putlarla yürümek gece de bu putlarla 

yatmak, sürekli bu putlardan bahsetmek bizleri adeta putperest yapar, her ne kadar beş vakit de 

Rabbimizin huzuruna çıksak da. Onun huzurunda Rabbimizin huzurunda dahi bu putlarla 

gideriz ki bu cahiliye devrinde biz başka putları da kabul ediyoruz onlardan vazgeçemeyiz 

diyen Mekke putperestlerine çevirir bizleri. Kabe’nin içini ve dışını üstünü putlarla çevrili 

olduğunu düşünelim işte bu dünya arzuları Rabbimizin rızası yolundan bizleri bu şekilde 

alıkoyar, bizleri perdeler, asıl hedef ve gayemizden Rabbimizin rızası yolundan bizleri alıkoyar. 

Maneviyat çalışmasında da bu arzularımıza karşı nasıl davranmamız gerektiğini öğreniriz, yani 

o asıl oktan bizleri alıkoyan işlerle nasıl mücadele etmemiz gerektiğini öğreniriz, bizleri 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

76 
 

saptıran yolları Rabbimiz rızası yolunda kullanmayı, bu arzularımızı en güzel şekilde 

kullanmayı öğrenmeyi ki böylelikle de Rabbimize yakınlaşma vesilesi olarak kullanmayı. Bu 

putlarımızı kırdıkça da Rabbimizin rızasını kazanma konusunda da o kadar umutlu oluruz, bu 

putlardan yüz çevirdikçe de Rabbimizin rızasını daha da önemsemiş oluruz bunu Rabbimize 

gösteririz ki lütfuyladır, bu putları kırdıkça da amacımıza daha çok yaklaşırız. Bu Rabbimizin 

yolundan bizleri alıkoyan putlar temizlendikçe bunları bir bir aştıkça da aynı  Kabe’yi tekrar 

inşa eder gibi gönlümüzde de bir Kâbe inşa ederiz, yolda bir bir tuğlaları üst üste koyarız. Bu 

herkesin tek başına yapabileceği bir iş değildir ki hak yolda olan çevremiz de bize tuğlaları 

taşımada, tuğlaları güzel yerleştirmekte, başka putları gönlümüzde inşa ettiğimiz Kabe’den 

uzaklaştırma konusunda yardım ederler. Rabbimizin rızası yolunda attığımız her adımda farklı 

farklı zorluklar da beraberinde gelecektir, bunlar farklı arzular şeklinde de olur bu arzularla 

karşılaştığımızda Rabbimize sığınmalıyız, onun yardımını dilemeliyiz, Rabbimizin rızasını bu 

arzulardan daha önemli görmeliyiz, sevgi ile bu arzularımızın üzerini örtmeye gayret etmeliyiz,  

 Bu işi adeta Kabe’nin duvarlarını örme konusunda daha yüksek yere bir tuğla yerleştirmek 

olarak düşünebiliriz, bu tuğlayı yerleştirmek için her nasıl ki tekrar inip yerden tuğlayı alıp 

tekrar merdivenlerden çıkıp oraya tuğlayı yerleştirmemiz gerekir aynı şekilde bu dünya arzuları 

ile karşılaştığımızda da durum buna benzer, bu arzularımızın üstünden geldikçe de gönlümüzde 

inşa ettiğimiz Kabe de büyümeye bir adım daha tamamlanmaya yakınlaşır, bu Kabe de 

Rabbimizin rızası için inşa ettiğimiz gönlümüzde inşa ettiğimiz, sevgiyle inşa ettiğimiz bizi 

Rabbimize doğru yönelten hak yolda da en güzel şekilde peygamberimizin Hz. Muhammed 

Sav.’ i örnek alarak Kur’an-ı Kerim ile hayatımızı okuyarak, yaşayarak ve inşa ederek de onun 

rızasını kazanmayı umut ettiğimiz bir evdir.     

 Arzularımız bizimle Rabbimiz arasında olması gerekir, bu yolda bizim karşılaştığımız 

imtihanlardır, başkaları bu imtihanlara tutulmamış olabilir, bu imtihanla sınanmayacak olabilir, 

bu imtihanlar Rabbimizle bizim aramızda özelimizdir. Aynı yatak odasında konuşulanların 

dışarı çıkmaması konusunda fikir birliği etmiş evli insanlar gibi bu imtihanlarımızı 

dillendirmememiz bu imtihanlar karşısında yaşadığımız hali dillendirmememiz gerekir. 

Rabbimize sığınmamız ondan yardım dilememiz gerekir. Rabbimizin yardımı da bizlere hak 

yolda olan çevremizden de ulaştırılabilir farklı farklı yollardan da bizler emredildiği gibi Allah 

rızası yolunda yaşamaya ve yaşatmaya gayret etmeliyiz, bu yolda sabırlı olmalıyız, birbirimize 

de destek olmalıyız. Hak yolda Rabbimizin rızası yolunda yaşarsak, hak yolda da bir çevremiz 

varsa bizlere destek olan bu putları da o kadar kolay devirebiliriz, bu arzulardan da o kadar 

kolay sıyrılabiliriz yoksa bu putlar başımıza yolda bela olur. Uzun yıllar bu putları devirmek 

için uğraşır dururuz. Bu hal bizi depresyona sokar, umutsuzluğa kapılırız, üzüntü içinde göz 

yaşları döker dururuz, büyük bir belirsizlik içinde yolda öfkeli, gergin, sinirli, aksi, asabi bir 

insan olur çıkarız. Bu putlar bizleri bizden uzaklaştırır farklı istemediğimiz bir kişilik bizlere 

kazandırır. Bu putlar esasen Rabbimizin bizlere bir lütfudur ki bu putları devirerek Rabbimize 

daha da yaklaşabilelim, o putlar bizleri Rabbimizden uzaklaştırarak ona doğru Rabbimize doğru 

daha güçlü bir şekilde yol alma arzusu geliştirmemiz konusunda bizleri kırbaçlamalı, nasıl ki 

bindiğimiz at yoldan bizim istediğimiz dışında bir yola gitmeye çalıştığında onu kırbaçlayarak 

tekrar istediğimiz doğrultuda daha çok koşturması için uyarıyoruz, onu kırbaçlayarak kafasına 

göre yol tutmasının önüne geçiyoruz ki bizi farklı yollara savurmasın, istediğimiz gitmek 

istediğimiz bir yer var aynı şekilde bu kırbacı vücudumuza da vurmamıza gerek yok böyle 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

77 
 

yaparsak kendimize zulmetmiş oluruz, nefsimize vurmamız gerekiyor, onu hizaya çekmemiz 

gerekiyor. Hak yolda da yol alırken hak yolda olan bir çevremiz de varsa yoldan sapmamamız 

konusunda bizlere destek olurlar, bir süvari alayı gibi aldıkları emir doğrultusunda beraber 

koştururlar, karşılarına çıkan düşmanlar hepsinin düşmanları dostları da hepsinin dostları olur.  

 Hak yolda koşan süvari alayları da var, hak yolda olmayanlar da ki bunlar Müslüman olsa da 

bu süvari alaylarının başlarında olanlar hak yoldan sapmaları ile hak yolda olan süvari 

alaylarına karşı düşmanlık beslerler, onlara laf edip, aşağılayıp, küçümseyip, alay edip dururlar, 

bu hak yolda koşturan alayları aşağılayanlara, zulmedenlere karşı da dost olurlar, bu alayları 

kıskanırlar, bu alayları çekemezler, kibirlerine mağlup olanlar sadece kendi süvari alaylarını 

hak yolda sanırlar, bu süvari alaylarında olan gururu da ancak Rabbimiz dilerse kırar ki 

böylelikle hak yolda olanlara katılabilsinler, bu alayların içinde bulunan hak yolda 

koşturduğunu sanan Müslüman feresranlar da hak yolda olanlara karşı bu batıl yolda 

koşturanlara tabi oldukları için onlarla at sürüp onlar gibi de davranıp onlar gibi de düşündükleri 

için onlar da felakete doğru karanlığa doğru at sürerler. Yolda olan tüm feresranlar Kur’an-ı 

Kerim’in nuruna ihtiyaç duyar, habibinin Hz. Muhammed Sav.’ in nuruna ihtiyaç duyar, bu 

nurların saçıldığı ve gönülleri nurlanan ashabının o yıldızların ışıklarına ihtiyaç duyarlar ki 

böylelikle de yollarını bulabilsinler. 

 Arzuları ifşa etmek nazara da sebebiyet verebilir ki bu arzuların bir put olduğundan 

bahsetmiştik, evlilik putundan gidelim, bu putları ifşa etmeden içimizde paramparça etmemiz 

gerektiğinden bahsetmiştik, biz bu arzuyu ifşa ettiğimizde bu putla yaşadığımızı görenler 

kendileri de bu putu edinirlerse yani kendileri de bu arzuyu sizden görerek bu arzuyu tatmin 

etmek için yoldan saparlarsa kendileri bu arzudan kurtulmak için sizin putunuzu hedef 

alabilirler, bu arzunun ifşası ile siz başkalarını da putperestliğe davet etmiş oluyorsunuz, kendi 

putunuza, kendi arzunuza insanları yöneltmiş oluyorsunuz, kendi arzunuzu tatmin etmek için 

diğer insanları da bu arzununuz tatmin etmeye davet ediyorsunuz, bu arzunuzu tatmin etme 

isteği ile bir duanız varsa bir duaya geldiyseniz de kabul olup olmaması Rabbimizin 

takdirindedir lakin başkaları da artık bu arzunuzdan haberleri olduğu için onların duaları da bu 

işe dahil olur. Hak yolda olan çevreniz de aileniz de sizin evlenmenizi isteyebilir hakkınızda 

hayırlı olması için dua edebilir lakin hak yolda olmayan çevreniz bu arzunuzu dillendirdiğiniz 

kişilerin duaları bu olmayabilir, sizin bu arzunuzu tatmin etmeniz konusunda farklı dualar 

edebilirler, bir sistemde yaşıyoruz ki herkes birbiriyle bağ içinde ve birbirini etkileyebiliyor, siz 

de başkalarının putlarını görüp de onlara karşı istedikleri şekilde bir dua içinde olmadıysanız 

bu bağdan onlar da etkilenebiliyor bir bütünüz ve beraber hareket ediyoruz, dualarımız da 

sözlerimiz de birbirimizi etkiliyor ne diyeceğimize dikkat etmemiz gerekiyor ne paylaştığımıza 

bir evlilik fotoğrafı paylaşmak bile insanları putperestliğe sevk edebilir, sizin mutluluğunuzu 

görerek onlarda evlilikle mutlu olma konusunda bir arzu geliştirmeye başlarlar, bu arzuyu 

gerçekleştirmek için de daha büyük arzular geliştirirler, bu arzunun da gerçekleşmediğini 

gördüklerinde de kötü duygular içinde düşmanca bu arzuya karşı istek geliştirebilirler bu put 

güçlenir ki yıkması gereken bu put kulun içinde gelişen onu hak yoldan saptıran arzuları 

olduğunu göremez, bu arzuyu maneviyatta gelişimi için kullanamaz çünkü bu konuda da bir 

bilgisi yoktur ve bu konuda belirli bir noktadan sonra adeta patlar ki bu patlamayı içindeki puta 

karşı göstermesi gerekirken çevresine yansıtır ve sizin mutluluğunuzu veya başkalarının 

mutluluğunu düşmanca hedef alabilir bunun sonuçlarına da nazar diyoruz. Nazardan Rabbimize 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

78 
 

sığınmamız gerekir, nazara sebebiyet verecek hareketlerimizden, davranışlarımızdan da bu 

sisteme zarar verecek cahilce davranışlarımızdan da sakınmamız gerekir, nazar gözden yayılır, 

gözlerden sevgi de yayılır aynı şekilde öfkede, ne ekersek de onu biçeriz, biz başkasının gözüne 

eşimizi, çocuğumuzu sokarız, bundan böbürleniriz, birisi bizim gözümüze de arabasını, evini, 

malını mülkünü sokar onla böbürlenir, bu hale cahilce bu zincire dahil olmamız sonucunda da 

bundan bizde başkalarının bakışlarından etkileniriz siz başkasına göz koyduğunuzda başka biri 

de size göz koyar, siz başkasına kem göz fırlattıysanız başkası da size kem göz fırlatır bundan 

etkilenirsiniz çünkü başkalarına diktiğiniz göz şimdi sizin kapınızı çaldı bu tutumunuzla kapı 

açmış olursunuz bu hallerinizle, başkalarının gözlerini üzerinize çekerek buna da zemin 

hazırlamış olursunuz, başkalarının hayatına göz dikmekten Rabbimize sığınmalıyız, Rabbimiz 

dilediğine dilediğini lütfedendir ki ailemizdeki kişiler de buna dahildir akrabalarımız da 

komşularımız da tüm çevremiz de. Nas ve Felak suresini bol bol okumamız Rabbimize daha da 

çok sığınmamız kendimizi de Allah rızası için hak yolda maneviyat çalışarak güzel bir çevre 

içinde daha çok geliştirmemiz gerekiyor, artık tüm hayatlar sosyal medyada, tüm fotoğraflar 

elden ele geziyor, dedikodular, arkadan çekiştirmeler, gıybetler gırla gidiyor. Rabbimiz sen 

bizleri muhafaza eyle. 

 

Hastalıklar 

 

 Organlarımızın her birinin vücudumuzda görevleri var nasıl ki su içmediğimizde 

böbreklerimize bir ağrı saplanıyor bu işaretten anlamamız gereken de su içmemiz gerektiği aynı 

şekilde maneviyat içinde olduğumuzda da bedenimizi okuyarak hangi konularda eksiğimiz 

olduğunu da görmeye çabalayabiliriz. Hastalıklarımız ki her hastalık birbirinden farklı her 

hastalığı çeken kul bunun acısını farklı bir şekilde hissediyor ve şifa da Rabbimizin elindedir. 

Vücudumuzu da okurken yakalandığımız hastalıkla manevi gelişimimizi yan yana getirelim ve 

hastalığımızı da bu şekilde okumaya gayret edelim en ufak bir sivilceden kansere değin her 

hastalığın şifası da Rabbimizdir. Nasıl ki doktorlar vücudun farklı alanlarında uzmanlaşmışlar 

aynı şekilde bizler de maneviyat gelişimimizde tüm algılarımız açık olmalı ve vücudumuzu da 

maneviyatımızla dünya yaşantımızla bir bütün olarak okumamız gerekiyor ki bunu yapmamız 

misal bir hastalıkla işlemiş olduğumuz günahı örtüştürebiliriz ve şifasını ararken de 

Rabbimizden bu hastalığımızı maneviyatta ilerlemek için Rabbimizin bizlere olan bir lütfu 

olarak görmeye gelebiliriz. 

 Günümüzde yaşanan rahatsızlıklarımızın büyük bölümü daha çok ruhsal hastalıklar olarak ön 

plana çıkıyor ki geçmişimizi düşündüğümüz için büyük üzüntüler içinde oluyoruz ki bunun 

şifası da hatalarımızdan o günahlarımızdan kafamızın içinden çıkmayan bizlere rahatsızlık 

veren düşüncelerden Rabbimize sığınmaktır, Rabbimize dönmek için Rabbimizin bizlere olan 

bir lütfudur, bu üzüntüden kurtulmak için de Rabbimizden af dileyerek tövbe kapısına 

yönelmeliyiz. Gelecekten dolayı da kaygılanıyoruz bunun şifası da Kur’an-ı Kerim de 

yazılmıştır sadece bunu aktive etmemiz gerekiyor her nasıl ki Duha suresini okuduğumuzda 

dinlediğimizde ruhumuz adeta şifa bularak sıkıntılarımız geçiyor aynı şekilde bu ayetleri 

hayatımızda okumamız gerekiyor gelecek kaygısından da kurtulmak adına da Rabbimize 

güvenmemiz ona sığınmamız gerekiyor. Depresyon da kendimizi düşünmekten başımıza gelen 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

79 
 

ruhsal bir hastalık bu hastalığı da aşabilmek adına kendimizden çok hak yolda olan dostlarımızı 

düşünmemiz gerekir aynı şekilde o hak yolda olan dostlarımız da bu depresyon içine 

düşmemeleri için de bizleri düşünmeleri gerekir bu Rabbimizin bizlerden istediği hak yolda 

olanların birbirlerine destek olmalarını istediği kimsenin kendi kabuğuna çekilip yaşamaması 

gerektiğine yönelik bir emridir ki ancak bu şekilde yol alabiliriz omuz omuza vererek hak yolda 

kenetlenerek birbirimize destek olarak birbirimizi gözeterek, hak yolda olan kardeşlerimize bir 

tebessüm, sımsıkı sarılmak bunlar basit şeyler değil. Rabbimizin bizlere çok büyük bir lütfudur 

o nur ki şifadır Hz. Muhammed Sav.’ de nuru da Kur’an-ı Kerim’in nuru da bizlere şifadır 

rahmettir.  

 Rabbimiz bizleri imtihan dünyasında olduğumuz için çeşitli yollarla imtihan eder bu kah 

birbirimizle hak yolda olan dostlarımızla, annelerimiz ve babalarımızla, kardeşlerimizle, 

komşularımızla, çevremizle, arkadaşlarımızla, iş arkadaşlarımızla, eşimizle, çocuklarımızla, 

akrabalarımızla kah çeşitli hastalıklarla kah çeşitli sıkıntılarla da evlenememek, çocuk sahibi 

olamamak gibi türlü türlü sıkıntılar bu sebeple amacımız bu imtihanlar karşısında emredildiği 

gibi hareket etmektir, halimize her halimize şükretmektir, hayır da şer de Rabbimizin elindedir, 

dilediğine de dilediğini lütfeder kimini zengin eder kiminin de rızkını kısar kulu fakir kalır her 

iş Rabbimizin elindedir, işimiz Rabbimizin yolunda verdiklerine şükretmektir, sıkıntılara karşı 

da Rabbimize sığınmaktır, ondan yardım dilemektir, sabretmektir, böylelikle de her halimizde 

de ona dönmek için büyük bir fırsatımız olur. Surelerde yer alan esmaları da çok tekrarla 

çalışmaktan ziyade Kur’an-ı Kerim’i okuyarak da o ayetle beraber düşünerek ve yaşayarak 

okuyarak da istifade edebiliriz, maneviyatı yaşamaya başladığımızda da nasıl hareket etmemiz 

gerektiği konusunda da Rabbimiz bizlere yardımcı olacaktır, maneviyatın içinde olmayan hiç 

yaşamamış, bir tecrübesi olmayan kulların tavsiyeleriyle hareket etmezsek bizim için daha iyi 

olur. Böyle kimselerden de dualarımız ile Rabbimize sığınmamız gerekir. 

 

Fidye 

 

 Fidye konusunda da filmlerde görüyoruz birisini kaçırıyorlar ve fidye istiyorlar yani o kişiye 

karşılık maddi bir karşılık, Rabbimiz de bizlere bir kolaylık olarak fidyeyi lütfetmiş ki 

gücümüzün yetmediği karşılığını yerine getiremediğimiz Rabbimize karşı sorumlu olduğumuz 

sözlerimize yeminlere karşı bir kolaylık elimizden geldiği kadar da bu kolaylığa karşı bizde 

kesenin ağzını açabildiğimiz kadar açmaya bu işte cömert olmaya fakirlerin karnını en güzel 

şekilde doyurmaya da gayret etmemiz gerekir, kulun karnını en güzel şekilde doyurarak ayağa 

mutlu bir şekilde kaldıracak şekilde, bu halde olması için kulun karnı aç olması gerekir, fakir 

olması gerekir, bu yemekten kastımız da en güzel şekilde günlük olarak yediğimize eş değer 

yemekler olmalı bundan ötesi olursa da o da daha güzel bir davranış olur Rabbimizi razı etme 

konusunda. Rabbimiz bizleri kullarla bir arada olmaya, onların ihtiyaçlarıyla en güzel şekilde 

ilgilenmeye, onlarla en güzel şekilde razı olacağı şekilde sosyalleşmeye yöneltir, bizler bir 

kuruma üzerimize düşen fidye miktarını vererek de fidye borcumuzu eda edebiliriz lakin kullar 

arasına karışarak Rabbimizden bize bu konuda yardımcı olmasını dileyerek de bu borcumuzu 

kullara Allah rızası için sevgi göstererek onlardan hiçbir karşılık beklemeden ki bir teşekkür 

dahi onlarla muhabbetle, sevgiyle ilgilenirsek, samimiyetimizi gösterirsek, kendilerini borçlu 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

80 
 

hissetmemelerini sağlama konusunda da umudumuz olur ki bu şekilde karınlarını doyurma 

yoluna gidersek Rabbimizi razı etmek adına daha güzel olur. Rabbimizin rızası yolunda ne 

harcarsak Rabbimizde bize daha güzelini verir ki Rabbimiz bizle ne kadar da güzel ilgileniyor, 

tüm ihtiyaçlarımızı dinliyor, dilediğini de hakkımızda en güzel şekilde hayırlı olacak şekilde de 

karşılıyor bizler de bunun şükrünü Rabbimize hamd ederek aynı zamanda da kullarına karşı 

cömert olarak göstermeye gayret etmeli bunu da Rabbimizden dilemeliyiz. 

 Nafaka konusunda da imkânımız ölçüsünde Rabbimiz bizden bunu bekliyor elimizden gelen 

en güzel şekilde kullarına davranmamızı, elimizde olmayan imkânı bizden hiç bekler mi, nafaka 

verdiklerimize de zulmetmek haklarını vermemek, hak ettikleri şekilde en güzel şekilde 

elimizden geldiğince davranmayıp da hak etmedikleri şekilde onlara davranmak bir 

Müslüman’a yakışmaz. Rabbimiz bizden her konuda en güzel şekilde yardımlaşmamızı 

bekliyor elimizden gelen gayreti Allah rızası için göstermeye de gayret göstermemiz gerekir ki 

bu konuda Rabbimizden yardım dilememiz gerekir. 

 

Terazi Zırh ve Kılıç 

 

 Bir terazi, bir zırh, bir de kılıç, maneviyatta ilerlediğimizde farklı bir adalet anlayışına geliriz 

kendimizi düşünmeden kullarını düşündüğümüz onlar için en güzel şekilde Rabbimizin rızası 

için hareket ederiz, Rabbimizin bizlere lütfettiği anlayışla yaklaşmayı ve lütfettiği hükümlerle 

davranmayı, en güzel şekilde de bir kılıç dövmemiz de gerekiyor lütfettiği demirle hak yolda 

olan dostlarımızı da en güzel şekilde koruyup kollamak için tüm düşmanlarımıza o zalimlere 

karşı kaldıracağımız kılıcımız olmalı onlara karşı savaşabileceğimiz, bu kılıç nefsimize de 

şeytanlara da etrafımızı saran Rabbimizin tüm düşmanlarımıza karşı da Rabbimizin bizlere bir 

lütfudur Rabbimizin düşmanlarına karşı bu kılıcı kaldırmamız gerekir aynı şekilde dostlarımızı 

da korumak kollamak için de ki böylelikle de düşmanın gözünü korkutarak saldırmalarını 

önlemek adına caydırıcı olmak üzere her hükümdarın bir kılıcı olur ki bu kılıç kınından 

çıktığında artık ona tabi olanlar o hükümdarın yönlendirmesi ile o kılıcı takip eder, o nurlu kılıcı 

takip ederler, bu kılıcı takip etmeyenler de o geride kalanlar kaçanlar da saflarını artık belli eder, 

bir kılıcın Rabbimizin rızası için Rabbimizin lütfu ve ikramı ile dövülmesi de tüm diyara yeter, 

yoksa farklı kılıçlar olsa düzenler bozulur.  Örmemiz gereken bir de zırhımız olmalı ki 

Rabbimizin rızası yolunda bizi korusun, Hz. Davut As.’ın ördüğü zırh gibi dokumasına çok 

dikkat etmemiz gerekir, vücuda en güzel şekilde oturması için savaş anında en güzel şekilde 

dayanması için plakalar arasındaki bağlantıları da en güzel şekilde tasarlamamız gerekiyor, 

bizlerde hak yolda olan kardeşlerimiz için zırh örmemiz gerekiyor, onları en güzel şekilde 

gelebilecek tüm kılıç darbelerinden koruyacak şekilde, hak yolda olan çevremizle en güzel 

şekilde bağ kurmak onlar için en güzel şekilde bir çalışma ortamı oluşturmak zamanımızda 

Rabbimizin rızası için en güzel şekilde birlik olmak, aramızdaki iletişimi en güzel şekilde 

sağlamak, bir savaş anında olduğu gibi daima irtibat halinde olmamız gerekiyor. Hak yolda olan 

çevremiz de adeta bir savaş alanında bir bölüğün kalkanlarıyla düşman önünde bir duvar 

oluşturarak gelen oklara ve mızraklara karşı koruyucu görevi görmesi gibi bizleri maneviyatta 

ilerlerken gelebilecek tehlikelerde Rabbimizin lütfu ile ikramı ile koruyacaktır, bizi hizada 

tutacaktır.     



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

81 
 

Helva ve Selva 

 

 Rabbimizin bu iki nimeti çölde İsrailoğullarına lütfetmişti. Uzun süre karnımız aç olduğundaki 

bu üç gün, beş gün, on gün, uzun bir süre olsun, ağzımıza ekşi bir limon da alsak o limonun 

tadı bizlere harika gelecektir, adeta göz yaşları eşliğinde mutlulukla o limonun suyunun 

ağzımızdan hiç gitmemesini isteriz. Rabbimizin bu nimetleri için hiç ter dökmemişlerdi, alınları 

hiç terlememişti, Rabbimizin bu nimetleri için dünyada hiç koşturmamışlar, hiç çalışmamışlar, 

bu nimet için bir karşılık bir bedel ödememişlerdi. Bu nimet onlara maneviyatta olmaları için 

lütfedilmişti. Onlar Rabbimizin bu nimetlerine isyan ettiler. Allah’ım isyan etmekten sana 

sığınırız. Sadece sarımsak yemek mi daha lezzetlidir yoksa yoğurdun içine sarımsak atarak 

yemek mi, yoksa biraz da bu karışıma tuz atarak tat vererek yemek mi, biraz da ceviz katarak 

mı, biraz da avokado dilimleri ile zenginleştirerek ve varsa da biraz da zeytinyağı dökerek 

yemek mi, tüm bu güzel nimetler bir araya gelerek daha güzel bir nimet oluşturuyor. 

Hayatımızda böyledir, Rabbimizin bizlere lütfettiği üzerimize olan rahmeti tüm o nimetleri. 

Aynı şekilde bizlerde hak yolda bir araya gelerek böyle bir güzellik oluşturabiliriz. Aramızda 

sarımsak da olsa bizimle beraber olduğunda o da en güzel şekilde kendisine sofrada yer bulacak 

ve onsuz da bizler bir şeye benzemeyeceğiz. Tüm sistemde böyledir ki haksız yere her ne kadar 

kötü olursa olsun birini katletmek bir kulu ortadan haksızca kaldırmak Rabbimizin bizler için 

inşa ettiği ve onun içinde en güzel şekilde Rahmeti ile yaşattığı kulunu ortadan kaldırmakta tüm 

sistemin hakkına girmektir, öldürmek de sadece canını almak değil aynı şekilde bir kulu hak 

yolda yaşayan bir kulu çevremizden uzaklaştırmakta böyledir, aynı zamanda hak yola girmek 

isteyen bir kulu aramıza almamakta, öldürmek sadece Rabbimizin hükümleri doğrultusunda 

Kur’an-ı Kerim’de açıklanan şekilde bir kısasta verilen hakta, Allah rızası için çıkılan bir cihatta 

savaş meydanında gibi aynı şekilde maneviyatta da hak yolda olan çevremize zarar veren bize 

düşmanlık gösterenlere bu düşmanlıkta ileri giderek kullar arasında da düşmanlık ortaya 

çıkmasına hak yolda kurulan bağı tehdit eden kullara karşı da çevremizden ayrılmaları 

gerektiğini söyleyebiliriz ki bu da Allah rızası için çevrenin de iyiliği içindir o kulun da iyiliği 

içindir ki o bu ayrılıkla belki hatasını görmeye gelebilir. Bir piknik yapmayı 

kararlaştırdığımızda çevremizle farklı görev dağılımı yaparsak daha güzel bir birliktelik 

sağlamış oluruz kimi ulaşımdan sorumlu olur kimi mangal yakmaktan kimi mangalın başında 

pişirmekten kimi mangal için odun toplamaktan kimi su getirir kimi ekmek kimi salata yapar 

kimi eğlence için top getirir kimi tatlı getirir kim elinde ne varsa getirmeye kim elinden ne 

geliyorsa da yapmaya çabalar her geldiğimiz piknikte ortamı bozup pikniğin tadını kaçıranlar 

da adeta bu düzenli piknik aktivitesinin geleceğini tehdit eder bu halde olursa daha da davet 

edilmesi uygun olmaz. Kimi de herkes ortaya elinden geldiğince bir şeyler koyarken kendisinin 

de bir şeyler ortaya koyma imkânı varken o sadece bu piknikten nemalanmak ister hiçbir katkı 

da sunmaz böyle kişiler de huzurumuzu yavaş yavaş kaçırmaya başlar. Maneviyat çalışmasında 

da elimizden gelen gayreti göstermemiz gerekir. Kimi her zaman pikniğe gelemez canı istemez 

artık onu da zorla pikniğe davet edemeyiz kolundan tutup getiremeyiz kimi de naz yapar bunu 

hissederiz ve kapısına gidip onu almamız gerekir kimi uzun bir süreden sonra çıkıp aramıza 

katılmak ister onu da aramıza dahil ederiz onu dışlamayız, azarlamayız, gönül koymayız.  

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

82 
 

Gökler ve Yeryüzü 

 

 Gözümüzün bu dünyada gördüğü her şey nasıl ki dünya ise gözlerimizi gökyüzüne 

diktiğimizde de dünyadır. Dünyayı da maneviyatta ilerleyecek kadar bilsek bize yeter. 

Coğrafyayı nasıl ki bir kul biraz doğada gezince az çok dağ nedir tepe nedir, vadi nedir deniz 

nedir bir fikir sahibi oluyor aynı şekilde de gökyüzüne az çok bakan merak eden de güneş nedir 

ay nedir gezegenler nedir yıldızlar nedir vakitler nedir bunları da az çok bilir. 

 Geçmişten günümüze gökyüzü gözlemlenmiş çeşitli gök katlarından bahsetmişler, günümüzde 

teleskoplarla gözlemlerimiz sonucunda geçmişte bilinene nazaran bunun çok ötesinde çok çok 

büyük bir evrende olduğumuzu biliyoruz. Geçmişten günümüze değin farklı evren modelleri 

ortaya atılmış, dünyanın düz olup olmadığı tartışmaları da geçmişten günümüze değin de 

sürüyor. Dünyayı, evreni kendimizi okurken bazen sırt üstü uzanarak düşüncelere dalmamız 

gerekir. Bir gece vakti şehirden uzak gökyüzünü gözlemlemek üzere çimenlerin üzerine sırt 

üstü yatalım. Gökyüzüne ilk defa baktığımızda adeta yıldızların üzerimizi örttüğünü görürüz. 

Bu üzerimizde parlayan saymaya kalksak yorulup da uykuya dalacağımız kadar çok olan 

yıldızlar, o yıldızlardan da daha büyük duran bir ay. Yıldızların olduğu seviye ile ayın olduğu 

seviyenin aynı olmadığını görebiliriz ki sanki yıldızlar toplu olarak bir örtü üzerinde ay farklı 

bir örtü üzerinde, farklı farklı gezegenler de farklı uzaklıklarda farklı örtülerin üzerinde duruyor 

gibi görünüyor. Tüm gökleri direksiz bir desteksiz yükselten tahtı tüm alemlerin üzerinde olan 

tüm kâinatın üzerinde her şeyi kaplayan Allah’a hamd olsun. Üstümüzden yağmur taşıyan 

bulutlar geçip gidiyor rüzgarlar onlara eşlik ediyor. Bir ateş parıltısı gökyüzünden uzandığımız 

yerin az ötesine düşerek tüm karanlığı adeta aydınlatıyor. Yağmur yağmaya başladı gök 

gürültüsü eşliğinde şimşekler de görünmeye başladı, o zifiri karanlıkta yol bulmaya çalışarak 

her yıldırım düşüşünde bir yandan kulaklarımızı kapatarak korkuyla eve dönme vakti. 

 Gece güneş kendisini ay ile gösterir, güneş bir yere kaybolmaz şayet aya gelen ışıklar dünyaya 

gelseydi dünyada yaşam bizim için çok daha zorlu olurdu. Peygamber efendimiz Hz. 

Muhammed Sav. de bir ay gibi adeta karanlıklarımızı o nuruyla gecemizi aydınlatıyor 

yaşayışıyla o üstün örnek hayatıyla, o güneş ki Kur’an-ı Kerim nuruyla gündüzümüzü 

aydınlatıyor gecemizi gündüze çeviriyor.  

 Dünyadan aya, farklı gezegenlere de gitmek gelişen teknoloji ile daha da kolaylaşacaktır lakin 

daha önce söylediğimiz gibi tüm alemler de içinde barındırdıkları da gökyüzü de yeryüzü de 

dünyadır bizim için ulaşmamız gereken yer Rabbimizin huzurudur işte bunun için çalışmamız 

gerekir, tüm bu alemlerin ötesine geçmek Rabbimizin huzuruna varabilmek için de gerçek güç 

ve kuvvet sahibi olan Rabbimizin dilemesi ile bunu gerçekleştirebiliriz yoksa her girişimimiz 

onun rızası olmayan hallerde bizleri büyük bir ateş kovalamaya başlar. Bu miraçtır. Yolu da 

Kudüs’ten geçer, secdeyle, Kudüs’te bulunan iki sütun arasından. Bu iki sütun arasında 

bulunmamız gerekir maneviyatımızı orta yolda Hz. Muhammed Sav.’ in yolunda inşa etmemiz 

gerekir, camilerde iki tür sütunlara rastlıyoruz, ilk olarak imamın makamında sağ ve solunda 

aynı zamanda da camileri ayakta tutan bu sütunlar büyüklüğü ile de göze çarpıyor işte imamın 

makamında olan sütunlar gibi bizler de o camileri ayakta tutan göğe uzanan iki sütun inşa 

etmemiz gerekiyor bu inşa etmekten maksadımız zaten bu sütunlar Rabbimizin lütfu ile gökleri 

ayakta tutuyor bizler namazla dua ile Rabbimizin rızası yolunda hak yolda durmadan 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

83 
 

dinlenmeden çalışarak Kur’an-ı Kerim ile hayatımızı okuyarak, peygamberimizin habibinin 

Hz. Muhammed Sav.’ i hayatımızda örnek alarak bu örnek alma onu çok sevmekten çok selam 

etmeye ona yakınlaşmaktan yaşadığı gibi yaşamaya onu örnek almak tüm yaşayışıyla 

çevresinde ashabına ve ailesine davrandığı gibi düşmanlarına davrandığı gibi her şeyi ile 

Rabbimizin rızasını kazanma gayesi ile yaşayarak yol almamız gerekiyor. Bu iki sütundan biri 

Kur’an-ı Kerimdir, diğeri de ihsan etmektir, bize de çalışmak düşüyor, Kur’an-ı Kerim ile 

yaşamak için çalışmak bu çalışmayla yaşamak, yaşayarak yaşatmak. Bu üç sütun bu üç nurdan 

sütun peygamberimizin Hz. Muhammed Sav’ in nuru ile inşa edilmiştir, Hz. İbrahim As. o 

misafirperverliği ile övülen efendimiz bu sütunlardan birini temsil eder, Hz. İsmail As. da 

kendisini tüm hayatını feda etmek için bıçak altına yatması bu sütunda çalışmayı temsil eder, 

peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in soyu da Hz. İsmail As.’ a dayanır daha önce 

onun soyundan bir peygamber gelmemişti, Hz. İshak As. diğer sütundur ki neslinden nice 

peygamberler gelmiştir. Peygamberimiz bu yolda miraca ulaştı ve nurlu yolunu tüm alemler 

için nuruyla aydınlattı, tüm alemler için Rabbimizin lütfu ve ikramı ile. Kabe’de üç sütun 

bulunur bunu simgeler. Kudüs yolu da Kabe’den geçer, gönlümüzde şayet Kabe’yi inşa edersek 

bizler de Rabbimizin lütfu ile bir gece ansızın Rabbimizin huzuruna çıkma konusunda 

umudumuz olabilir lakin bu peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in miracı gibi olmaz 

o bedensel olarak da ruhsal olarak da bu miracı gerçekleştirdi, Rabbimizin lütfu ve takdiri ile 

bizlere de bir yol gösterdi, Rabbimizi razı etme konusunda onun huzuruna çıkma konusundaki 

Rabbimizin peygamberimize Hz. Muhammed Sav.’ e  bizlere olan lütfu  namaz ile döndü.   

 Kıblemizin değiştirilmesi konusunda da Rabbimiz hidayet ettiği kullara rahmetiyle lütfettiği 

emirlerini yerine getirmeleri konusunda rahmet eder kolaylıklar lütfeder, Rabbimizin ol 

demesiyle dilediği her şey olur, Rabbimiz peygamber efendimizi Hz. Muhammed Sav.’ i  tüm 

alemlere üstün kılmıştır, bizleri de örnek bir ümmet olmamızı lütfetmiştir, Rabbimiz de bizleri 

çeşitli imtihanlara tutar, tutar ki o örnek ümmet daha da güzel bir örnek teşkil etsin, inananların 

da imanları daha da artsın, haktan yüz çevirenler için de topuk üzerinde dönmek en kolay dönüş 

şeklidir yüz seksen derece dönebilirsiniz tek bir hamle ile işte onların haktan dönüşü de 

böyledir.   

 Gül yağı elde etmek için sadece bir gül yetmez birçok gül kullanmamız gerekir ya da o kadar 

büyük bir gül olmalı ki göğü kaplasın, peygamber efendimizin gönlü öyle büyüktü ki 

Rabbimizin lütfu ile onun kokusu o gül kokusu da tüm alemleri de sardı. Gül kokusu kokuların 

en güzelidir, sevgiyi bize hissettirir, biz de gönlümüzü gül bahçesine çevirmeliyiz, kullarına 

sevgi ile yaklaşarak, böylelikle de göklerden bir yağ gibi yeryüzüne süzülebilelim. Hak yolda 

yaşayarak ve yaşatarak kullarına en güzel şekilde davranarak, hak yolda bir çevre içinde 

bulunarak ki her mevsim gül dikilebilir özellikle de baharın başlangıcı da gül dikmek için en 

güzel vakittir bu yaşadığımız zamanın kıymetini bilmeye gayret edelim. 

 Gökte olan 7 tabaka da bu dünyada yeryüzünde de var içimizde de var keşfedilmeyi bekliyor, 

içimizde tüm alemleri keşfedebilmemiz için Rabbimizin katına çıkmak üzere lütfedildi tüm bu 

gördüklerimiz, anlayıp düşünmemiz için. Çıkmamız gereken bir merdiven var, o basamaklara 

da ancak maneviyat çalışarak adım atabiliriz. Gökleri aşmak da ancak Rabbimizin lütfu ile 

Rabbimizin lütfettiği ilimle Rabbimizin izni ile. Çeşitli rüyalar gören astral seyahat olarak da 

adlandırdıkları şeyler bu ilmi olmayan kimseler gördükleri yaşadıkları şeyler de hep dünyadır 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

84 
 

onlar dünya sınırları içinde boş gayeler peşinde koşan bir takım cahil kimselerdir, böyle 

kimselerin ne sözlerine ne de işlerine bir değer verilir ne de bir kulak.  

 Gelen ışığın yönüne göre gölgemiz de değişmeye başlıyor, güneşle beraber hareket eden 

gölgemiz bedenimizi gözlemleyebildiğimiz. Güneş olmasa yani bir ışık kaynağı olmasa bir 

gölgemiz de olmazdı bir izlenim sahibi olamazdık, güneş ışığı bir nesneye vurur ve o nesnenin 

arkasında da bir gölge oluşur bu gölgeyle bir izlenim sahibi oluruz lakin bu izlenimimiz gelip 

geçicidir. Burada gölgeyi görmekten kastımız her nasıl fiziksel olsa da aynı iç dünyamızda da 

yaşadığımız değişimler ki nefsimiz de sürekli bir şeyler ister bunu bizde bir karşılığı olur 

yansımaları olur bu izlenimlerimiz de gölge olarak yani içimizde bir karanlık olarak içimizde 

belirir, o gölge güneşle beraber hareket eder, gölge uzayıp kısalır nefsin arzuları ve şiddeti de 

sabit değildir sürekli hareket halindedir nefsimiz durağan değildir. Güneş öğlen vakti tam 

tepemizdeyken gölge ayaklarımızın altında çok belirgin olur akşamüzeri daha uzun olur lakin 

zayıf olur. Her bir vakitte Rabbimize yönelmemiz, ona sığınmamız gerekiyor namazla. Cennette 

de alacağımız hazlar konusunda da misal dünyada tam kıvamında bir yemek olsun bu yemeği 

yerken ondan aldığımız keyif ruh halimize göre de değişebiliyor işte cennette o cennet 

nimetlerinden en güzel şekilde bir haz alacağımız haber veriliyor ki Rabbimiz cenneti lütfederse 

takdir ederse. Ay ışığında da gölgemiz oluyor lakin tam olarak güneş kadar güçlü değil bu 

süreleri özellikle geceleri namazla geçirmek, zikirle geçirmek daha güzel olur gündüzleri ise 

nefsimize yönelik onu kendimiz için kullanmaktan Rabbimizin rızası yolunda kullanmaya 

yöneltmek üzere maneviyat çalışmak ki izlenimimiz daha iyi olabilir. 

 Hz. Lut As.’ın seher vakti kurtarılması ki bizlerde dua etmek üzere, af dilemek üzere ve tövbe 

etmek üzere bu vakte de özellikle önem göstermeye, gece bu vakitten önce kalkmaya gayret 

ederek bu vakti değerlendirmeliyiz. Rabbimize ulaşıp varana değin didinip duracağız, 

hayatımızda asıl gayemiz ve tüm amacımız da Rabbimizi razı etmek olmalı bundan başka da 

bir işimiz yok, bu amaç üzere çalışmalı, yaşamalı ve yaşayışımızla da en güzel şekilde örnek 

olmalıyız ki her iş Rabbimizin takdirindedir, her işimiz de ona sığınarak ondan yardım dileyerek 

olmalı. 

 Bir göktaşı düştüğünde de etrafını aydınlatarak düşer, göktaşları gecenin karanlığı adeta 

delerek ilerler. Tarık suresi de bizlere Rabbimizin rahmetidir, lütfudur, karanlıklarımızı 

görmemiz, karanlıklarımızı aydınlatmamız için ki bu karanlığımız bilmediğimiz üstü Rabbimiz 

tarafından örtülen hususları kapsar, dostlarımız da bizlere dua edenler de bu karanlıkta bulunur 

haberimiz olmadan bizlere dua edenler, iyiliğimizi isteyenler, aynı şekilde bilmediğimiz bize 

içten içe gizlice düşmanlık gösterenler de bu karanlıkta bulunur, maneviyat çalışmasında da asıl 

gayemiz kendi kötülüğümüzü görmemizdir, başka kulların bizimle olan ilişkisi de önemlidir 

fakat biz kendimizi geliştirdikçe maneviyatla diğer kullar üzerinde de olumlu bir değişim 

gözlemleyebiliriz, dostlarımız düşman olur, düşmanlarımız dost olur, dostlarımızın dostluğu 

daha da artar bizlere daha da yakınlaşırlar, düşmanlarımızın düşmanlığı daha da artar, 

bilmediğimiz dostlarımız olur bilmediğimiz düşmanlarımız bunlar sürekli değişir bu değişime 

de takılıp kalırsak bizler kendimizi değiştiremeyiz ki böylelikle de amaçtan uzaklaşmış oluruz.  

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

85 
 

 Maneviyat çalışırken çeşitli karanlıklar içinde de olabiliriz, karanın üstünde giderken, denizde 

yol alırken bir karanlık ki ay ışığının önüne bulutlar kapattığında yıldızlar var peygamberimiz 

Hz. Muhammed Sav.’ in o güzide  ashabı onları o yıldızları da takip edebiliriz, o yıldızlar da 

örtüldüğünde de hak yolda olan bir çevre edindiğimizde onlar da adeta bizlere yardım ederler 

gecenin karanlığında kaldığımızda, bu çevremize tüm peygamberlerimiz de dahildir, hak yolda 

koşturan Rabbimizin tüm kulları da o hak dostları da din büyüklerimiz de. Karanlıkta 

kaldığımızda Rabbimize sığınmalıyız, bize yol gösterene, kendisine sığınanları en güzel şekilde 

himaye eden koruyan Allah’ım bize en güzel şekilde yolunu gösteren Allah’ım, bizi en güzel 

şekilde yolunda bulunduran Allah’ım, karanlıklarında önümüzü en güzel şekilde aydınlatan 

Allah’ım bize çıkış kapıları gösteren Allah’ım, rüzgarıyla bizleri müjdeleyen Allah’ım, 

üzerimize yağdırdığın yağmurunla o rahmetinle bizi sevindiren lütuf ve ikramlara gark eden 

Allah’ım, senden başka bir ilah yoktur Allah’ım her şeyin ötesinde gerçek güç ve kuvvet sahibi 

olan yalnız sensin, her şeyin ötesinde tüm yücelik sana aittir, tüm eksik ve tüm noksan 

sıfatlardan münezzeh olan sensin Allah’ım, tövbelerimizi kabul eyle bizleri affeyle Allah’ım. 

 

Rüzgâr 

 

 Rüzgâr bir hava unsurudur bazen bizim tarafımızdan eser bazen düşmanlarımızın tarafında eser 

çeşitli halden hale bizi sevk eder. Düşmanlarımız fırsatını bulduğunda rüzgâr onlardan tarafa 

estiğinde üzerimize gelebilirler, bizler hak yolda çevremizle beraber en güzel şekilde anlaşarak, 

çekişmeden, didişmeden, kaçmadan, yılgınlık göstermeden en güzel şekilde hareket etmeliyiz 

ki korkuya kapılırsak, telaşa kapılırsak düşmanlarımız da bunu ister, bunu amaçlarlar bu da 

bizim felaketimiz olur şayet sabretmezsek ki sabredersek de Rabbimiz bizimle olur, 

motivasyonumuzu kaybetmememiz birbirimize her zaman destek olmamız gerekir, böylelikle 

tüm düşmanlarımıza karşı da bir direnç geliştirebiliriz, gücümüzü korumuş oluruz, yoksa 

gücümüz zayıflar adım atacak gücümüz dahi kalmaz. Şimdilik rüzgâr düşmanlarımızın 

tarafında esse de bulutlar da rüzgarla hareket eder, Rabbimiz de sabredenlerle beraberdir.  

 

Bulut     Deprem     Şimşek     Yıldırım 

 

 Bulutlar Rabbimizin rahmetini içinde barındırır. Dilediği yere bulutlarını sevk eder isterse 

oraya rahmet eder hayat lütfeder. Şimşekler de korku verir ki şimşekler bulutlar arasında olur, 

yıldırımlarsa gökyüzü ile yeryüzü arasında gerçekleşir dünyada düştüğü yeri de yerle bir eder 

böylelikle de doğada bir denge sağlanır. Tüm doğa bir sistemdir ve her bir zerre birbiriyle 

alakalıdır, depremler de bu sistem içinde yer alır doğaya Rabbimiz düzen getirir. Çeşitli helak 

olan kavimlerin başlarına da gelen budur. Yoldan çıkan kavimler tüm dünyanın dengesini o 

azgınlıkları ile yoldan çıkmışlıkları ile bozmaması için helak oldular Rabbimizin lütfu ile. Bulut 

gördüğümüzde de Rabbimize sığınmalıyız dua etmeliyiz ki başımıza bir felaket olmasın 

Rahmet olsun peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in dua ettiği gibi bulutlar gördüğünde. 

Hepimiz mıknatıslarla oynamışızdır zıt kutupların birbirini çektiğini aynı kutupların da birbirini 

ittiğini doğada da toprak eksi yükle yüklenirse yani arzular dünyaya yönelik olursa üzerimize 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

86 
 

bir artı yük gelmesi yakındır ki bu da Rabbimizin lütfu ve rahmetidir hak yolda olan kullara 

batıl yolda olanlar içinse bu helak olma sebebidir. Depremlerin tahribatı her ne kadar 

yeryüzünde gerçekleşiyorsa da içimizde de depremler yaşadığımızı görmemiz gerekir, bir 

sarsılma o zelzele hali hayatta gördüğümüz başımıza gelen şeyler, adeta vücudumuzu sarsıyor, 

evimiz sallandığında nasıl ki Rabbimize dönmek için bir fırsat onu hatırlamak için Rabbimizin 

bir lütfuysa aynı şekilde bedenimizi o ruhumuzu adeta titreterek sarsan bu zelzelelerde de 

Rabbimize sığınmamız gerekir, bu bir afettir, başımıza gelecek tüm afetlerden Rabbimize 

sığınmamız, afete sebep olacak hal ve hareketlerden kaçınmamız, günahlarımızdan af dileyerek 

tövbe etmemiz, dua etmemiz, hak yolda yaşamaya gayret etmemiz gerekir. Maneviyatta da 

şayet çalışıyorsak eksi yükümüz çok olduğu için böylelikle de dengeye gelmek için çalışıyoruz, 

bu sebeple şayet bu yazıları okuyorsanız ve ilgi duyuyorsanız bu yazıları okumayan ve ilgi 

duymayan kişilere karşı da kendinizde bir üstünlük görmeyiniz ki burada olarak dengeye 

geliyorsunuz demektir artık ne kadar ekside olduğumuzu da Rabbimiz bilir. Rabbimiz sen bizi 

en güzel şekilde rahmetinle sarıp sarmala, günahlarımızı affeyle, tövbelerimizi kabul buyur.        

 

Deniz     Su     Tuz     Ateş     Gün 

 

 Deniz ilimdir ki o denizler ki tuzlu da olur tatlı da olur, ikisi içinde bizim için yararımıza olan 

nimetler çıkartırız. Tatlı su ile tuzlu su arasında da bir fark vardır, soğuk su ile sıcak su arasında 

da bir fark vardır. Su Rabbimizin dünyamızda bizlere olan büyük bir lütfu büyük bir rahmetidir 

lakin cehennemde sıcak su bir azap olduğu gibi dünyamızda da soğuk su bir lütuftur şifadır. 

Rabbimiz tüm canlıları da rahmetiyle yaratmıştır sudan yaratmıştır. Su sesi de Rabbimizin 

rahmetidir o suyun akışı ve görüntüsü de Rabbimizin bize ihsanıdır. Deliler için de su sesinin 

yatıştırıcı etkisini kullanmışlar, şayet maneviyat çalışırken zorlanmaya zihinsel olarak 

zorlanmaya başlarsak kendimizi doğanın kollarına bırakmamız gerekir o yeşillikle gözlerimizi 

dinlendirmeli, o suyun sesine kulak vermeliyiz, suyun o güzel derinliğine göz atmalıyız, abdest 

alarak Rabbimizin üzerimize olan rahmetiyle kendimizi arındırmalıyız, gusül abdesti almaya 

düzenli olarak özellikle de cuma günleri kaçırmamaya gayret etmeliyiz. Cuma gününün önemi 

de Rabbimiz bugünü bizlere diğer günlerden üstün kıldı, Hz. Âdem As. bugün yaratıldı ve 

kıyamet de bugün kopacak, Rabbimiz gökleri ve yeri altı günde yarattı ve sonra arşa istiva etti, 

tüm alemlerin üzerine hükümran oldu, tüm alemleri kuşattı, tüm alemleri hükmü altına aldı, 

egemenlik tahtına oturdu, Rabbimiz devam etseydi yani yedinci günde yaratmaya devam 

etseydi biz Rabbimize dönemezdik, Rabbimizin tüm alemleri yarattığını idrak edemezdik, arş 

üzerine istiva etmeseydi Rabbimiz ona yönelik bir yol da olmazdı, Rabbimiz bizim için arşa 

istiva etti işte bu Cuma günü Hz. Âdem As.’ın yaratılışı ile insanın da yolu çizilmiş oldu, 

Rabbimizin rızası yolunda yaşamak, ona varan yol üzere koşturmak üzere Rabbimiz bizimle 

beraber oldu, nerede olursak olalım bizimle, Rabbimiz kendine yönelenleri de görüyor 

yönelmeyenleri de tüm yapıp ettiklerimizi de görüyor bizler hak yolda yaşarsak emredildiği 

gibi yaşarsak peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alırsak, Kur’an-ı Kerim ile 

hayatımızı okursak, güzel bir çevre ile yaşarsak Rabbimize varan yol üzerinde de o kadar 

ilerleriz ki Rabbimizin takdirindedir, bize düşen tüm gayretimizle çalışmak çabalamak sevgiyle, 

aşkla, güvenle, umutla iş tutmaktır.  



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

87 
 

 Tatlı ve tuzlu su birbirine karışmaz. Balıklar içinde tatlı suda gidenler de vardır tuzlu suda giden 

de vardır, ikisinde de gidenler de vardır lakin bu iki su arasında bir sınır bulunur, bu iki su 

birbirine karışmaz. Hz. Musa As. tatlı suda yol alırken diğer zat da tuzlu suda yol alan bir zattı. 

Balıklar denizin derinliklerine inebilir lakin kimisi yüzeye yakın yüzer kimisi de daha derinlere 

inebilir. Kimisi yavaş yol alır kimisi de hızlı yol alır. Hak yolda olan kullar da tatlı suda olmalı 

beraber yol almaya da gayret etmeli, Rabbimiz lütfu ile rahmeti ile bizleri bol bol hem maddi 

yönden hem de manevi yönden rızıklandırır ki herkes de nasibinde ne yazıldıysa kendi hissesine 

düşen kendisi için hayırlı olacak Rabbimizin dilediği ölçüde kendisine takdir ettiği pay neyse 

de onu yer. Hz. Eyüp As. soğuk suyla Rabbimizin lütfu ile rahmeti ile şifa buldu, Hz. İbrahim 

As.’ da ateşlere atıldığında ateş onu yakmamıştı, suya da ateşe de ihtiyacımız var, su bizi 

rahatlatıyorsa da ateş de bizi yakıyor, tutuşturuyor, nasıl ki aşkı da ateşle anlatabiliriz yanıp 

tutuşan biri aşkla bir tutkuyla büyük bir arzuyla gönlümüz ateş gibi yanıp tutuşur, bağrımız 

yanar, ateş sıcaktır su ise ateşi söndürür, Rabbimizin rahmeti her şeye şifadır. Hz. İbrahim As. 

babasına dua etmesi ki babası gönlünü yakıp kavurmuştu, peygamberimiz Hz. Muhammed 

Sav.’ in gönlünü de kavmi, çevremizin gönlümüzü tutuşturması da gerekir bu da maneviyatta 

geçireceğimiz hallerdendir, aşk yoğun bir sevgi duyma hali de olabilir bu da yakabilir kulu 

yoğun bir nefrette, Rabbimizin rahmetini dilemeliyiz ismi ile istendiğinde tüm ateşleri söndüren 

Allah’ım habibinin ismi ile istiyoruz peygamberimizin hürmetine Hz. Muhammed Sav.’ in 

hürmetine bu kahrolası zalimlerin tutuşturduğu kardeşlerimize de tüm alemlerine de dokunan 

bu fitne ateşi sönsün.  

 Karada da denizde de büyük bir bozulma başladı zalimler de cahil din adamları da bu büyük 

bozulmaya sebebiyet verdiler. Bu cahil din adamları dünyaları için zalimlerin tarafında 

durdular. İşin doğrusu Allah rızası için hak yolda olanların yanında olmaları gerekmez miydi, 

Kur’an-ı Kerim ile hüküm vermeleri gerekmez miydi, Allah onları o zalim sürüsünü kahretsin, 

madem öyle yaptılar Allah’ın üzerlerine indireceği azabı gözlesinler şüphesiz ki bizde 

Rabbimizle beraber gözlüyoruz. 

 

Gemi 

 

 Gemiler ile denizde yol alırız. İlim öğrenmek için denizlere açılırız. Rabbimizin lütfu ile 

alnımızdan dökülen terimizin karşılığı da çalışmada ilim olarak bize döner. Gemiler bizleri 

korur, Hz. Nuh As.’ ın gemisi nasıl tufanda koruduysa bizler de hak yolda olan kullarla beraber 

olduğumuzda bu gemide yer alırız. Bu gemi sarsılabilir sarsıldıkça denize düşen helak olanlar 

olur, bu gemiye musallat olan, saldıran türlü türlü canavarlar olabilir metanetimizi korumamız 

gerekir emredildiği gibi düşenler bu süreçte helak olanlar olur, böylelikle gemi karaya varana 

kadar devam eder, Rabbimiz dilediği kulunu bu gemiye alır, dilediği kulunu bu gemiden denize 

savurur takdir onundur. Hak yolda olanlar sürekli olarak bir arada olmamız birbirimize kenetli 

olmamız Rabbimize sığınmamız, sabretmemiz, dua etmemiz gerekiyor gönülden aynı fırtınalı 

bir denizde yol alan gemide üzerimiz ıslanmış bir halde bir yandan tutunmaya çalışırken 

demirlere bir yandan da birbirimize destek olarak bir yandan da gönlümüz duada fırtınanın 

geçene değin ardından da karaya çıktığımızda da bu halimizi maneviyatımızı muhafaza 

etmemiz de gerekecek işleri koy verip de karada helak olmamak için işleri sımsıkı tutmamız 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

88 
 

gerekiyor baştan sona değin Rabbimizden biran olsun yüz çevirmek bizim için helak sebebi 

olur. Allah’ım bizi karada da denizde de günlerin gecesinde de aydınlığında yol alırken her türlü 

musibetten ve felaketten habibin hürmetine Hz. Muhammed Sav.’ in hürmetine peygamberimiz 

hürmetine muhafaza buyur.   

 

Toprak 

 

 Toprak içinde su da bulundurur, hava da bulundurur, kil gibi maddeler de. Bir çiftçi güzel bir 

ürün almak için tarlasını sürer ki toprak iyice karışsın sonra tohumunu eker. Tohum da toprak 

içinde çürüyerek yeşermeye başlar. Tarla, bahçe ve bağ arasında da farklar vardır ki tarlada 

buğday gibi ekinler, bahçede hurma ağaçları, bağlarda da üzüm bağları, bulunur bahçeler ve 

bağlar iç içe girmiş olabilir daha iç açıcıdır lakin tarlalar öyle değildir, üçüne de verilen emekler 

farklıdır. Eğlenerek bahçeye meyve toplamaya gideriz ama tarlaya çalışmaya gitmek daha zor 

gelir. Bir alan düşünelim, arasından bir ırmak akan en dış bölgesini çevreleyen alanda meyve 

ağaçları olsun, o hurma ağaçlarının altlarında ve yanlarında da üzüm bağları o ırmağın 

çevresinde de buğday ekildiğini düşünelim. Akarsu Rabbimizin rahmetidir, o su çekilse hiçbir 

şey ayakta kalmaz o bahçe çöker kalır, bahçe Rabbimizin bizlere lütfudur, bahçe bizlere 

Rabbimizin ikramıdır, arasından geçen nehir de rahmetinin sürekli olarak bizi beslediğini 

gösterir. Bu alan o toprak parçası bizim tüm arzularımızı yeşertebileceğimiz Rabbimizin bizlere 

bağışladığı bir alandır. Hurma tohumundan yetiştirdiğimiz hurma ağacı neslimizi ifade eder 

evlatlarımızı, o üzüm bağları çevremizi oluşturur, o tarlamıza ektiğimiz ekinler de buğdaylar 

da mal ve mülkümüzü içinde yaptığımız iyilikler ve güzellikler de bulunur kötülükler de. 

 Bütün işler sana aittir Allah’ım, bütün hükümler sana aittir Allah’ım, vaadinin miadı da 

dolduğunda sözün gerçekleşir Allah’ım. Tüm tartışmaları bitiren, tüm ayrılıklara son veren, hak 

ve batılı birbirinden ayırt eden Kur’an-ı Kerim hürmetine Allah’ım, sözlerini habibine 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ e ulaştırmak için emanet ettiğin ruhun güvenilir elçin 

katında itibarlı kulun Hz. Cebrail As. hürmetine ve bizlere de en güzel şekilde sözlerini ulaştıran 

habibin peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. hürmetine Allah’ım. Allah’ım verdiklerine 

güvenmekten, verdiklerinle övünüp durmaktan kaybettiklerimden dolayı gam içinde 

kalmaktan, tüm musibetlerden ve tarafından da sevilmeyen bir kul olup çıkmaktan sana 

sığınırım.  

 Bitkileri de gözlemlemeliyiz. Bitkiler de farklı farklı bir yoncanın yerden biten bir otun 

kökleriyle ağacın kökleri bir değil. Aralarında da bitkilerin büyük farklar var. Hiçbiri birbirine 

benzemiyor. Kimisinin yaprakları geniş Hz. Âdem As.’ da ilk olarak incir ağacı yaprakları ile 

örtünmüştü Rabbimizin lütfu ile Hz. Âdem As.’ın arzusu pişmanlığını Rabbimizin rızasını 

kazanmak üzere örtmekti, o pişman hali onu öylesine sarmıştı ki Rabbimizin gözleri altında 

olduğunun da farkında olarak bu halinden çok utanmıştı, Hz. Yunus As.’ ın üzerini de Rabbimiz 

rahmeti ile kabak bitkisi yaprakları ile örtmüştü, Hz. Yunus As.’ın arzusu karaya çıktığında 

Rabbimizin rızası için kavminin kurtarılmasıydı ki yerden çıkan kabak da bunun bir işaretiydi, 

kabak sarmaşık olarak etrafa saçılarak büyür, ağaçlar ise göğe doğru bir gövde geliştirerek 

büyür, Hz. Yunus As. her ne kadar susuz, aç, bitkin olsa da güneş de bir yandan tenini kavursa 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

89 
 

da onun arzusu kavmiydi çevresini düşünüyordu bu hallerini düşünmüyordu Rabbimizin 

lütfuyla ki peygamberlerin halleri böyledir. Tüm peygamberlere selam olsun Allah’a hamd 

olsun. Zeytin ağacının da yaprakları küçüktür, meyvelere bakınca da kimisi dişi elma gibi kimisi 

erkek incir gibi her bir meyvenin tatları da farklı farklı. 

 Bir dane gibi bir çekirdek gibi bir kalbimiz var, bu kalbimizi gelişme yoluna koyması için 

Rabbimizin bizi bu yola koyması gerekiyor, o çekirdek nasıl ki ilk patlıyor sonra o çekirdek 

büyümeye başlıyor aynı o şekilde de bir bitkinin yol alması gibi maneviyatta da bizler yol 

alıyoruz. En güzel şekilde gelişmek için boy vermek için de Rabbimizin rızası yolunda Kur’an-

ı Kerim ile habibinin peygamberimizin Hz. Muhammed Sav.’ in sünnetleri ile yaşamamız 

gerekiyor. Çevremizde de hak yolda olan bizlerle ilgilenenler olursa daha güzel bir yol 

alabiliriz. Bir bahçemiz varsa güzel de bir çardak isteriz ki altında dinlenelim, gölgesinden 

istifade edelim üzüm bağı da bu çardak üzerine tutunarak adeta sımsıkı sarıp sarmalayarak 

sarılarak büyüyerek daha güzel bir gelişim sergiler.    

 Bir ağaç düşünelim bu ağacı farklı ağaçların bölümlerinden oluşturalım, köklerinden 

başlayalım, kökler toprağın altındadır ve ne bir tadı vardır ne de bir faydası, kökleri ile topraktan 

su ve mineralleri çekerek beslenir, bu ağacımızın kökleri ceviz ağacının kökleri olsun  bahçe 

kenarlarında şayet bir akarsu varsa ceviz ağacı gibi ağaçlar ekilir ki toprağı tutsun akarsu toprağı 

alıp götürmesin, köklerimiz güçlü olmalı, sabit olmalı, beslendiğimiz kaynak Kur’an-ı Kerim 

olmalı, habibi Hz. Muhammed Sav. olmalı, hak yolda koşturan kullar olmalı, ağacın gövdesi 

ise onu dış saldırılardan korur, bu ağacın gövdesi de tarçından olsun yemeklerimize tat 

kattığımız, ağacın odun kısmı da öd ağacı olsun tütsülerde kullandığımız, ağacın salgıladığı 

reçine de mür olsun güzel kokular elde ettiğimiz, yaprakları defne yaprağı olsun yemeklerimize 

kattığımız, meyvesi limon olsun o asitli yapısı ve ekşiliği ile salatalarımızı tatlandırdığımız. İşte 

insanlar da böyle birbirinden farklı farklıdır, onlarda görmemiz gereken güzelliği görmeye 

gayret etmeliyiz, güzel bir çevrede yetişmelerini doğru bir şekilde de kök salmalarını 

sağlamalıyız, bizlerin de her birimizin birçok kusuru var, güzel bir tabak, güzel bir koku için 

hep beraber bir araya gelmemiz ve eksikliklerimizi de birbirimize güzel yanlarımızı göstererek 

tamamlayabiliriz. Kötü bir çevrede olursak bundan da kötü olarak etkileniriz, kötü bir bahçe 

gibi ne bir suyu var ne de bir ilgileneni. Bir mekân düşünelim içerde sürekli olarak sigara 

içiliyor, alkol tüketiliyor, televizyon sürekli açık müzik çalıyor, içerde kumar oynanıyor, fal 

bakılıyor, kötü sözler konuşuluyor, her türden sabıkalı kişiler içerde toplanmış bir çevre 

oluşturmuş biz sürekli buraya gidip gelirsek biz de bu çevrenin bir parçası oluruz ve o çevreye 

benzemeye onlar gibi davranmaya başlarız. Rabbimiz muhafaza buyursun.  

 Kavak ağacı gül açar mı sorusu biraz garip gelebilir iki türden bitkinin bir araya gelerek farklı 

bir şekilde hayat bulması bunun cevabı ise evet, aşılama ile bunun mümkün olduğunu 

görüyoruz. Bu aşılamada bir kavak ağacı adeta bir gül ağacına dönüşebilir Rabbimizin lütfu ve 

rahmeti ile.  Nasıl ki hayvanlar bizlerin emrine verilmiş ve bizlere itaat ettiklerinde mutlu 

oluyoruz aynı şekilde bizlerde şükrederek Rabbimiz olan Allah’a boyun eğmeli ve verdiği 

nimetler için şükretmeliyiz. Bu idrake varmak için de Kur’an-ı Kerim okumalı, peygamberimiz 

Hz. Muhammed Sav.’ in sünnetleri ile yaşayarak hayatımızda habibini örnek almalı ve hak 

yolda olanlarla bir arada olmaya ve çalışmaya gayret etmeliyiz Rabbimizi razı etmeyi amaç 

edindiysek. Böylelikle ancak idrakimiz artar, takvamız artar, Rabbimize yakınlığımız artar. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

90 
 

Hikmet     İhsan     Hüküm     İhlas 

 

 Rabbimiz dilediğine hikmeti lütfeder kime de hikmet lütfetmişse şükretmesi gerekir bu 

Rabbimizin kuluna lütfettiği büyük bir nimettir, hikmet Rabbimize yaklaşmak için Rabbimizin 

kuluna lütfettiği bir anlayıştır, nasıl Rabbimize yaklaşması gerektiği konusunda bir anlayışa 

kulunu getirmesidir, kullarına nasıl davranması gerektiğinden olaylara nasıl yaklaşması 

gerektiğinden nasıl davranması gerektiğine olaylar arasında neden ve sonuç bağlantısını 

kurabilmesine, olayların iç ve dış yüzünü, olayların nedenlerini, sürecini ve sonuçlarını, 

Rabbimizin tüm kainattaki düzenini Rabbimizin takdir ettiği kadar doğru bir şekilde 

okuyabilmesine değin bir bütün olarak tüm hayatı emredildiği gibi Kur’an-ı Kerim ile 

Rabbimizin emrettiği şekilde okuyarak, lütfedilen bu ilimle şükrederek, Rabbimize sığınarak, 

Rabbimizin dilediğini dileyerek, kulluk bilinciyle hareket ederek Rabbimizin rızası için 

kendisini düşünmeden de hüküm verip ihsanda bulunarak Rabbimizi razı edecek eylemlerle 

bunu umarak salih ameller işlemesidir. İhsan etme mertebesine ulaşabilmek için çalışmamız 

gerekir. İhsan etmek yalnız Rabbimizin rızası yolunda hikmetle kendimizi hiç düşünmeden 

eylemlerde bulunmaktır, Rabbimiz hüküm verir bizlerde onu uygularız işte bu hükümlerle 

eylemlerimiz ihsan mertebesinde bir bütünlüğe gelir, içimizdeki tüm koşullar da bir denge 

halinde olur -Rabbimizin lütfu ile sürekli manevi bir çalışma içinde olmamız da Rabbimizin 

lütfudur ki bu dengeyi korumaya çabalamaktır çünkü yolda bu dengeyi tekrar ve tekrar 

oturtmak zorundayız bu da manevi gelişimimizi sağlar, içimizdeki koşulları Kur’an-ı Kerim ile 

peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak dengeye getirmek- kullardan bir teşekkür 

bile beklemeden burada da Rabbimizin rızası arzumuzdur, bu arzunun tatmininin izlenimi de 

Rabbimize yakınlaşma konusunda Rabbimizden daha çok umutlanmamızdır başka da bir 

arzumuzun tatmini işin içine girmez, Rabbimizin rızası için hizmet etmek ihsan etmektir, bu 

mertebeye ulaştığımızda görürüz ki Rabbimizin rızası için hizmet etme eylemi esasen 

Rabbimizin lütfudur, ikramıdır, takdiridir bu yolda tüm eylemlerimiz bu yolda tüm çalışmamız 

kendimize yönelik her hal ki hak yolda kendimizi ıslah etmemiz Rabbimizin rızasını kazanmayı 

umut ederek kendimizi geliştirerek böylelikle de çevremizi de geliştirmemize yönelik 

eylemlerimiz ihlastır. 

Karar Vermek 

 

 Hayatta üzerimize düşeni en güzel şekilde yerine getirmeye gayret etmeliyiz, bir karar 

alacağımız zaman da bizden daha deneyimli, akıllı olanlara danışmamızın bize bir zararı olmaz, 

başkalarının fikirlerini almaktan bu fikirleri değerlendirmekten geri durmamamız gerekir, 

yoksa her kararında sürekli nefsiyle konuşan nefsiyle tartışan nefsiyle iş tutan bir kul olur 

çıkarız ki nefsimiz şeytanla bizim en büyük düşmanımızdır, tedbirli olmamız gerekir, istişare 

kültürünü hayatımıza yerleştirmemiz gerekir, hak yolda olan bir çevremiz olursa da bizi 

gönlünde hissedenler bize düşmanca davranmaz, bizim kötülüğümüzü düşünmezler, ardından 

da Rabbimize sığınarak karar verdikten sonra da tevekkül etmemiz Rabbimize boyun eğmemiz 

gerekir ki bu boyun eğme kısmı da üzerimize düşen sürecin içindedir bu süreçten sonra 

olacaklarda da üzerimize düşeni en güzel şekilde yapmaya gayret etmemiz gerekir Rabbimize 

sığınarak onun rızasını arzulayarak Rabbimize sürekli yönelerek dualar ile hayırlısını isteyerek. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

91 
 

Zaman 

 

 Maneviyat çalışması ile adeta yıldızların ötesine geçme imkânımız olur, tüm bu dünyadan bu 

dünyanın içindekilerinden bu dünyanın dışındakilerden bu dünya ile ilişkili her şeyden 

uzaklaşmış oluruz, zaman sadece bu dünyada diğer gezegenlerde diğer galaksilerde, yıldızlarda, 

işte göğün sınırlarını Rabbimizin lütfu ve ikramı ile aşarsak da artık daima onunla oluruz, 

onunla olduğumuzda da zaman bizim için sonsuzluğa uzanır ki bu sürede bizim için kısıtlıdır 

şöyle bir örnek verelim yemek yerken midemiz dolmaya başlıyor midemizin dolduğu noktada 

artık bir şey yiyemiyoruz işte zaman da bizim için genişliyor diğer kullara göre midemiz daha 

da büyüyor, Rabbimiz maneviyat çalışırken zamanımızı işte bu denli bereketlendirir, çok konu 

var, anlamak için de çok çaba sarf etmemiz gerekiyor, sanki bir dünya kütüphane kitap 

okunması gerekiyor ama ne enerjimiz var ne de vaktimiz işte Rabbimiz maneviyat çalışmasında 

olduğumuzda Rabbimizin rızası yolunda koşturduğumuzda bizim için zamanı 

bereketlendiriyor, bizlere güç ve kuvvet lütfediyor ve takdir ettiği lütuflarını da en güzel şekilde 

bizlere ulaştırıyor, Rabbimizin o nurlu yoluna ve peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ e o yolu 

aydınlatan nura onun kardeşlerine Rabbimizin rızasını gözeterek yardım ettiğimiz için de 

Rabbimiz de bizlere yardım ediyor ve bu çalışmada da yolda yürürken ayaklarımızı da yere 

sabit bastırıyor, Rabbimiz her daim bizimle oluyor ve zamanı konusunda da daha birçok konuda 

da lütuf ve ikramlarda bulunuyor. Rabbimizden de rahmetinden de umutlu olmalıyız. 

 

Putperestlik 

 

 Putperestlerin işleri çok karanlık olduğu için kalpleri de kapkaranlık, geçmiş zamanlarda 

yaşasaydık ki bizler günümüzde birbirimize tahammül edemiyoruz bir Müslüman bir 

Müslümana tahammül edemiyor o eski zamanlarda yaşayan putperestlerle imtihan olsaydık 

halimiz nice olurdu, kalbimiz bu kapkara kalpleri kaldırabilir miydi, onlara bir güzel söz 

dilimizden dökülebilir miydi, aynı şekilde birbirimizin kalplerinin üzerinde bulunan kara 

noktaları da artık görmezden gelerek elden geldiğince o kalplerimizdeki noktaları sevgiyle 

dolduralım, bir diş dolgusu yapar gibi kalbimizin üzerindeki çürükleri temizleyelim ki kullar 

günahlarını elden geldiğince temizleyerek giderme yoluna gitmeli, bunun için af dilemek için 

Rabbimizin huzuruna tövbe kapısına gitmeliyiz, bizlere de düşen diş kırıklarına karşı da 

gönlümüz şayet kırıldıysa Müslüman kardeşlerimize o parçayı da sevgi ile doldurmalıyız, 

dolguyla elden geldiğince sevgiyle o dişi kurtarmaya çalışmalıyız. Dişimiz sinirlerinden kopup 

yerinden çıktıysa da çürük önlenemez bir boyutta tüm vücuda acı ve ızdırap veriyorsa da artık 

ona yapacak bir şeyimiz kalmamıştır çekip kurtulmaktan başka. 

 Her nasıl ki geçmişteki putperestler putları kendilerine Rabbimizi yakınlaştırıcı bir vasıta 

olarak gördükleri gibi günümüzde de gerçek hak dostlarına karşı bu gibi tabirler kullanıyorlar 

lakin değersiz kulun ancak ziyanını arttıran putları dost edinmekle hak yolda olan kulları Allah 

rızası için dost edinmek onlara karşı yoğun bir sevgiyle aşk duymak arasında da büyük bir fark 

vardır bu fark da cehennemle cennet arasındaki fark gibidir işte onlar bu hak yolda olan 

mürşitlere düşmanlık ederek en büyük düşmanlığı da kendilerine ediyorlar, onlar cahilce kendi 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

92 
 

putlarına sevgi göstererek yücelterek aynı şekilde bu putlarına da düşman olanlara da düşmanlık 

gösteriyorlar, elbette kendilerini hak yolda gösteren lakin batıl yolda olanlar da var sahte 

mürşitler bu kendilerini mürşit gösteren insanlar kendi ziyanlarını arttırmalarının yanında 

kendilerine tabi olanların da ziyanlarını arttırmaktalar.  

 Rabbimizden bizi uzaklaştıran şeyler hep bizlerin putlarıdır, para, makam ve mevki bize 

yaşantımızda bir fayda bir zarar göreceğini düşündüğümüz şeylere olan bağlılığımız da onları 

put edinmemize sebep olur ve onlar hayatımızdan çıktığında da yaşayamayacağımızı, dünyada 

tutunamayacağımızı düşünürüz. Bu putlarımıza karşı bizleri uyaran hak dostu kullara karşı da 

düşman kesiliriz ki hal öyle bir hal alır ki sanki o putumuzu korumakla görevli bir askermişiz 

gibi putumuzu savunuruz, o put uğruna hayatımızı feda ederiz. Hesap günü işte ne kadar 

putumuz varsa karşımızda bulacağız. Para, makam, mevki, kadın, bu putların ayaklarının altına 

hesap günü tüm dünya da serilse askerlerine bir yardımları olabilir mi. Tüm putları bir araya 

yığsak onlara tapanları da bir araya getirsek hepsi o putları için can vermek için can atarlar, 

misal olarak ortaya bir miktar para koyalım, herkes o para için adeta canını verecek derecede o 

paraya ulaşmak için gayret gösterir ki hayatlarda böyle geçip gidiyor, dünyada değersiz dünya 

metası üzerine maddi hedefler üzerine. İşte bu para bir fayda sağlayamıyor, o paraya ulaşmak 

için geçen ömürler, o istedikleri puta ulaşınca paraya her neyse ulaşınca da bir faydasını 

göremeden göçüp giden hayatlar. Paraya tapanlar ondan bir yardım görmeyi isteyenler aksine 

o paranın elinden gitmemesi için gecesini gündüzüne katıyor, adeta başında nöbet bekler gibi 

gece gündüz onu düşünüyor, normalde tam tersi olması gerekmez mi, putun onu koruyup 

gözetmesi, oysa parası olan rahat uyuyamıyor, makamı mevkisi olan rahat oturamıyor, her insan 

için farklı farklı bir put var kimisi daha baskın kimisi makam ve mevki gece gündüz düşündüğü 

kimisi bir kadın işte putlar farklı farklı kimisi daha ağır basıyor herkesin taptığı farklı farklı 

putlar gece yatağının başının ucuna koyduğu put farklı farklı onsuz bir gecesini geçiremediği 

yanı başında onla yatıp kalktığı geceleri onla sabahladığı, ona yöneldiği. 

 Rabbimize kullukla yatalım ona kullukla kalkalım. Hiç yatağınızın yanı başında farklı farklı 

putlarla odanızın içi ağzına kadar dolu türlü türlü şekillerde putlarla ya da farklı farklı suretlerde  

şeytanların bakışları altında uyumak ister miydiniz, böyle bir tablo altında adeta bir korku filmi 

gibi ki uyuyabilir miydiniz, bu şekilde yaşayabilir miydiniz, Rabbimiz haricinde her şeyi put 

edinerek adeta Rabbimize karşı hasım kesilmiş bir durumdayız, değersiz kokulu bir damlacık 

bir meniden bizi yaratmışken, rahmetiyle bizi yaratıp bize yolunu göstermişken, bizleri bu 

arzuyla yaratmışken, bize yolunu göstermişken, biz ise Rabbimize kulluk etmeyip tüm dünyaya 

tapıyoruz, Rabbimize değil. Oysa bize lütfedilen tüm her şey onu hatırlatması gerekirken tüm 

her şey bizi Rabbimizden uzaklaştırıyor. Tüm dünya zenginliği zaten bizlere lütfedilmiş bunca 

putun peşinde koşmak yerine bunları bizlere lütfeden Rabbimize şükretsek ona yönelsek iyi 

olmaz mı, bu dünyayı bir put bellemeden yaşamaya gayret etmeli ve sürekli istiğfar halinde 

olmalı bildiğimiz günahlardan bilmediklerimizden de böylelikle daha büyük bir umutla 

Rabbimizin huzurunda durabiliriz hesap günü. 

 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

93 
 

Niyet 

 

 Ameller niyetlere göredir, ameller hak yolda olduğumuz süreçteki tüm işlerimiz, 

düşüncelerimiz, hallerimiz bir bütün olarak yaşayışımız olarak tanımlayabiliriz, niyet ise Allah 

rızasını kazanmak adına hak yolda girişilecek işlere Allah rızası için karar verme olarak 

tanımlayabiliriz. Nasıl ki karnımız acıkıyor bir şeyler yemek istiyor ve bu yemeği yedikten 

sonra doyuyoruz sonra tekrar acıkarak bu süreç tekrar ediyor aynı şekilde de bizler de hak yolda 

çeşitli arzular sarıyor ve bu arzuları da Rabbimizin rızası yolunda tatmin ediyoruz, Rabbimizin 

emir ve yasakları da bu konuda bizlere büyük lütuf oluyor günün beş vakti de Rabbimiz bizleri 

huzuruna çağırıyor, Müslüman kullara yardım etme konusunda emirler var hepsi bizlere 

Rabbimizin lütfu bizleri hak yolda tutmak adına ve kendimizi de bu yolda geliştirmek adına. 

Bu bir süreç her insanın niyeti farklı farklı olabilir, manevi gelişimimiz her ne seviyede olursa 

olsun bizler Rabbimizin rızasını niyet edersek her işimizde bu yolda bizlere de yardımcı olması 

konusunda Rabbimiz büyük lütuflar ihsan edeceğine dair de umudumuz da o kadar çok olur. 

Daima nefsimizden Rabbimize sığınmamız gerekiyor çünkü o bizleri hak yolda dahi 

kandırabilir, ibadetlerimiz arttıkça kendisini daha da bir şey sanmaya başlayabilir, sadece 

kendisini doğru yolda doğru işler gören olarak görerek bizleri hak yolda olan bizlere yardımcı 

olmak isteyen çevremize karşı asi bir duruma düşürebilir. Bu kibirli ve gururlu halimizle 

Rabbimizin huzuruna çıkmaktan Allah’a sığınmalıyız. Guru ve kibir bizlerden biran olsun 

ayrılmıyor lakin biz tövbe ve istiğfarlarla, Rabbimizden yardım dileyerek üzerini örtmesini 

umabiliriz. Düşmanlıkla sadece nefsimiz ve kendimizle bir mescit inşa etmekle hak yolda olan 

dostlarla beraber mescit inşa etmek arasında ne kadar da büyük bir fark olur öyle değil mi bu 

sebeple hak yolda olan kardeşlerimizden biran olsun ayrılmamaya gayret etmeliyiz, kendi 

başımıza hareket etmeyip nefsimize biran olsun uymayarak daima Rabbimizin rızası için 

hareket etmeliyiz.  

 

Sabır 

 

 Sabırlı olmanın zıt anlamı sabırsızlık olarak da tanımlayabiliriz, bir şeyi çarçabuk yapmaya 

çalışmak bir şeyi hemen istemek, aceleci bir halde olmak dünya hayatında arzularımızı tatmin 

etmek üzerine olabiliyor lakin acele etmemiz gereken arzularımız hak yolda maneviyatımızı 

geliştirmek üzere olmalı ki bunda amacımız Rabbimizin rızası olmalı, bu maneviyattaki aceleci 

halimizden de Rabbimize sığınmalıyız, yemek yerken birden tatlıya ulaşmaya çalışan çocuklar 

gibi davranırsak yediğimiz yemekten de içtiğimiz şeyden de bir şey anlayamayız, tatlıda bu 

aceleci halin sonunda bir solukta biter gider bunun sonucunda da büyük bir mutlulukla 

oturduğumuz sofradan büyük bir mutsuzlukla kalkabiliriz. 

 

 

 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

94 
 

Kalem 

 

 Kur’an-ı Kerim haricinde peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ den önce gelen 

peygamberlerimizden bizlere ulaşan kutsal metinler ancak yüksek bir maneviyat seviyesinde 

olan kullar tarafından Rabbimizin lütfu ve takdiri ile anlaşılabilir, eklenen ve değiştirilen 

hususlar ancak bu kimseler tarafından anlaşılabilir. Kur’an-ı Kerim’den önceki tüm vahiyler 

için bunu söyleyebiliriz. Doğru ve eğriyi birbirinden ayıran üç kitap bulunur bunlar yazıya 

geçirilmemiş sözlü olarak bizlere ulaşmıştır. Bu kitaplar Hz. Musa As.’ a ve kavmine lütfedilen 

Tevrat’ı Hz. İsa As.’ a ve kavmine lütfedilen İncil’i ve son olarak da son kitap olan Kur’an-ı 

Kerim son peygamberimiz habibi Hz. Muhammed Sav.’ e ve tüm alemlere lütfedilenler ki hepsi 

de bir nurdur. Yazılan kitap da Hz. Davut As.’ a lütfedilen Zebur’dur. Yeşil kalemle yazılmıştır. 

Diğer peygamberlere de vahiy gelmiş sayfalar gelmiştir lakin onların hiçbiri Hz. Davut As. gibi 

gelen vahyi yazmamışlardır. Diğer peygamberlerimiz gelen vahyi içlerinde hiç işlemeden 

doğrudan aktarmışlardır. Hz. Davut As.’ a verilen yeşil kalem aynı şekilde Hz. Süleyman As.’ a 

da verilmiştir bu kalemlerin nuru da Hz. Muhammed Sav.’ in nurundandır ve çölden gelip 

geçenler için yol gösterici bir sevinç kaynağıdır. 

 Rabbimiz hangi dille Hz. Musa As.’ a seslenmiştir, onun anladığı ve konuştuğu dille. Hz. 

Cebrail As. Hz. Muhammed Sav. ile de anladığı ve konuştuğu dille seslenmiştir. Hz. Âdem As. 

ilk peygamberimiz ki ondan itibaren ilim aktarılmaya başlandı. Bu aktarımda da maneviyatın 

anlatılması konusunda da peygamberlerimiz de anlaşılması adına bir örnek verelim nasıl ki bir 

kıyafetin bir gömlek olsun üretim aşamaları sözlü olarak tek tek anlatılabilir, aynı şekilde de 

yapılışının gösterilmesi de gömleğin nasıl yapılacağı konusunda daha detaylı olarak bilgi 

edinmemiz konusunda bizlere daha çok yardımcı olur işte peygamberlerimizin sayfaları ile yani 

onlara gelen vahiy ile yaşayışları gömlek örneği ile örtüşmektedir. Onlar gelen vahyi en güzel 

şekilde kavimlerine aktarmışlar yaşayışları ile de açıklamışlardır, bu gelen vahiylerle de 

kavimlerine verilen gömlek de tam olarak o zamanın insanlarına uygun bir şekilde gelmiştir. 

Kendileri ne bir nokta eklemiş ne de bir nokta çıkarmıştır ki böylelikle de gömleğin düğmeleri 

de tam tamına bir bütün olmuştur. Kur’an-ı Kerim’in özelliği ise tüm alemlerin ihtiyacını en 

güzel şekilde karşılayan bir kitaptır, herkese en güzel şekilde uyan tastamam bir gömlektir. Yeşil 

kalem ile yazılan da bir ateşin başında toplanan insanlar için kimisini ısıtırken kimisine de göz 

aydınlığı olmuştur, kimisine uzaklardan bir işaret, kimisi onla yemeğini kaynatmış, Rabbimizin 

lütfu ve ikramı ile maneviyatta ilerleyerek çölde olan, yolda kaybolmayan herkes de bu ateşten 

bir şekilde faydalanmış, o çölden gelip geçenler. Bu ateşin çok önceden tutuşturulmuş olması 

sebebi ile onlardan sonra gelenler de önce gelenler de bu ateşten istifade etmişlerdir ki pek çoğu 

kendisini kurtarıcı olarak sanmaları da bu ateşi kendilerinin tutuşturduklarını sanmalarındandır, 

ellerinde bu ateşten aldıkları meşalelerle insanlara yol göstermeye çalışmışlardır, sonucunda da 

kendileri de tutuşmuş peşinde olanlar da tutuşmuşlardır, hataları oldukları konu kendilerini yeşil 

kalem sahibi olduklarını zannetmeleridir ki bu konuda da kendilerine Allah katından gelen 

hiçbir delilleri de yoktur, o çölden gelip geçerken ateşten istifade etmek yerine o ateşle 

karanlıklarını aydınlatmak yerine onlar o ateşi kendileri için emredildiği gibi kullanmayarak 

insanların karanlıklarını gidermek istemişler kendileri en büyük karanlık içerisindeyken o ateşle 

kendilerini de takipçilerini de ateşe sürüklemişlerdir, hesap günü de Rabbimiz onlar hakkında 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

95 
 

kararını verecektir. Çölün insanları nasıl da karanlıkta bıraktıklarını görüyoruz aynı şekilde de 

ateşte yolunu bulup yola devam ederek çölü geçenleri de. Peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ 

den sonra da günümüzde de günümüzden sonra da çölü aydınlatan nur Kur’an-ı Kerim’in nuru 

olmuştur. Maneviyat yolunda ilerleme kaydeden, nehri aşıp çöle gelip bu çölde tutuşan ateşten 

istifade edenler çölü geçip arkada bırakanlar da çölü tarif ederken nasıl geçileceğini ellerine 

kalem almadan sözlü olarak bu ateşin de yerini de tarif etmişler ki çölde karanlıklarda yolumuzu 

kaybedip kaybolmayalım, aynı şekilde Kur’an-ı Kerim’in saçılan nurlarıyla maneviyat yolunda 

aşama kaydederken de anlatma yoluna gitmişler ve çevrelerinde olanlar da bundan istifade 

etmişler ki Rabbimizin lütfu ve rahmetiyledir, takdiriyledir, böylelikle de o çölde yanan ateşten 

o nurdan da istifade etmişler, böylelerinin durumu ne yeşil kalemden bir ateş yakmaya benzer 

ne de gönüllerine lütfedilen nurla o nurun ışığıyla yürüyen peygamberlerimizin durumuna 

benzer. Örnek vermek gerekirse Mesnevi de Risale-i Nur’da buna örnektir, Hz. Pir, Es-seyid, 

Eş-şeyh, Gavsul Azam, Bazul Eşheb, Es-Sultanü'l-Evliya Muhyiddin Abdulkadir El-Geylani 

Ra. efendimizin sohbetleri de buna örnektir ki dilinden dökülenleri dinleyenler sözlerini 

duydukları şekilde kaleme almışlardır, Hz. İmam-ı Rabbani Ahmed El-Faruki Es-Serhendi Ra. 

efendimiz de eline kalem almıştır lakin kalemi yeşil kalem değildir, bu kulların hiç biri 

peygamber olmayan kulların hiç biri çölde ateş tutuşturan veya bir nur kaynağı olan kalem 

sahibi değildir onların kalemi nurdandır lakin kaynağı Kur’an-ı Kerim ve Hz. Muhammed Sav.’ 

in nurudur, hitap ettikleri kullar değildir, kendileridir, nefisleridir, onlar maneviyat çalışması 

içinde kendi karanlıklarını Kur’an-ı Kerim’ in ve peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in 

nuruyla bu yolda aydınlatmaya gayret eden, bu yolda çalışan kullardır, kendileri de yolda 

oldukları ve aynı şekilde onlarla beraber olanlar da yolda oldukları için zamanlarında ve 

zamanımızda hatta bizden sonraki zamanlar için de bir yol tarifi yapmışlardır ki bu yol tarifinin 

de kaynağı da Kur’an-ı Kerim’ in nuru ve peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in nurudur. 

Onlara Rabbimiz tarafından takdir edilen hisseleridir ki hak yolda olan kulların da bu hak yolda 

Rabbimiz tarafından kendilerine takdir edildiyse hisseleri vardır, onlar da Kur’an-ı Kerim ile 

ve peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ i örnek alarak yaşayışları ile bu nurdan 

nasiplenebilirler, nefisleri aydınlanmaya başlayabilir ve birbirlerini de yaşayışları ile söz ve 

davranışları ile aydınlatabilirler Rabbimizin lütfu ve takdiri ile, Kur’an-ı Kerim’in ve Hz. 

Muhammed Sav.’ in nuru bir bütün olarak tüm alemleri nurlandırır. İki ışık kaynağından 

bahsettik ki ikisi de nurdur birisi çölde yanan nurdan ateştir çölde yolumuzu bulmamız için 

diğeri de nurdur ki ikisi de Rabbimizin rahmetidir, ikisi de Rabbimizin delillerindendir, ikisi de 

Kur’an-ı Kerim’ de bulunur ve bu nur ki bize maneviyatta ilerleme gücü verir, etrafımızı 

aydınlatıcı bir nurdur önümüzü görmemizi sağlar, gönlümüzü aydınlatır, gözümüzü nurlandırır, 

kulaklarımızı nurlandırır. Çölde bir ateşe ihtiyaç duyduğunuzda bir kişinin ateş yakması yeter 

diğerleri de ondan istifade ederler diğerleri ateş yakmak için uğraşmazlar. Rabbimizin lütfu ve 

rahmeti ile tutuşan bu ateşi o nuru elimizden geldiği kadar beslemek ve büyütmeye gayret etmek 

bu ateşe o nura odun atmak her Müslümanın görevidir, çöldeyken o yolu gelip geçerken de bu 

ateşten ne kadar istifade edeceğimiz, nasıl istifade edeceğimiz Rabbimizin takdirindedir. Hz. 

Muhammed Sav.’ in doğduğu gece tüm putperestlerin ateşi söndürüldü Rabbimizin lütfu ve 

rahmeti ile Kur’an-ı Kerim ile ve peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. ile çölden gelip geçenler 

de batıl yollara sapmadı ki ondan saçılan nur da habibinin Hz. Muhammed Sav.’ in nurudur. 

Peygamberimiz Hz. Muhammed Sav.’ in ailesi de ashabı da habibiyle beraber Kur’an-ı 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

96 
 

Kerim’in nurlarıyla içleri de dışları da nurlandılar, o çölü de süratle geçtiler. Bizler de bu nurdan 

ateşi daha çok beslemekle Kur’an-ı Kerim ve Hz. Muhammed’in nuru ile mükellefiz. Hz. Âdem 

As.’ dan Hz. Muhammed Sav.’ e kadar her bir peygamberimize lütfedilen her şey gelen 

kitaplardan gösterilen mucizelere değin bizler için. Tüm alemler bir bütün içinde birer zerre ve 

her bir zerrenin bir görevi var hiçbiri öylesine orada değil her birinin görevi var bir bütünün 

birer parçaları, bu bütün içimizde de var, bu bütünü içimizde tekrar inşa etmekle görevliyiz 

Rabbimizin rızası yolunda, içimizde Rabbimize giden o yolu almamız o Mısır’da çıkmamız, o 

nehri geçmemiz, o çölü arkada bırakmamız, o şehre varmamız ona kulluğumuzu göstereceğimiz 

mabedi, kutsal topraklarda sınırları çizilmiş bir bölgede, taş ve mermerlerle inşa edilmiş bir 

kutsal mekânda değil, gönlümüzde, gönlümüz kutsal olmaya elverişli tek toprağımız ki Kur’an-

ı Kerim ile peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. ile hak yolda olan kullarla, beraber çalışarak, 

hak yolda, Rabbimizin rızasını gözeterek, sevgiyle, samimiyetle, güvenle, Rabbimize sığınarak, 

beraber, her birimizin gönlünü inşa etmesinde beraber taş taşıyacağız, beraber yol yürüyeceğiz, 

beraber el ele tutuşarak nehirden geçeceğiz, beraber birbirimizin kolundan tutarak o çölde yol 

bulacağız o çölü arkamızda bırakacağız, o dağa beraber tırmanacağız beraber Rabbimizin 

huzuruna gideceğiz, ancak bu şekilde başarılı olma konusunda umudumuz olabilir, Kur’an-ı 

Kerim’in nuru önümüzü aydınlatıyor, peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. de bizlere yolda 

rehberlik ediyor, tüm peygamberlerimizin, meleklerin de duaları bizimle beraber, Rabbimizin 

lütfu ile hak yolda olan kardeşlerimiz peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in kardeşleri 

bizlerle, hak yolda olan din büyüklerimizin duaları o güzel eserleri bizlerle, Rabbim senin rızan 

için çıktığımız bu yolda bizleri gözetmeni diliyoruz, tüm düşmanlarımıza karşı yanımızda 

olmanı diliyoruz. 

 

Reenkarnasyon 

 

 Bazen çoğunluk tarafından bilinen bir kelime altında açıklama yapmak durumundayız ki bazen 

kötü bir şeyi anlatmak da bazı durumlarda kötülüğün insanlarda bu kötülüğün ifşası ile tahribata 

yol açabileceği gibi yanlış bir algıya sebep veren kavramın da altını da güzel bir şekilde 

doldurmakta bu kavramın kötülüğünü gösterecek ve bu kavramın algısıyla oluşan kötü 

tahribatını olumlu yönde etkileyerek daha doğru bir okuma sağlayacaktır.  

 Ölü ruhları canlandırmak ancak Rabbimizin elindedir.  

 Bu hayatta yaşadığımız bu hayatta bu kıyafetle yani yaşadığımız bedenlerimizde Rabbimizin 

takdir ettiği ve vaktini de yalnız kendisinin bildiği ecelimiz gelip çattığında ölüp toprağa 

karıştığımızda dünya imtihanımız da sona erer ve hesap gününe kadar Rabbimiz bizleri parmak 

uçlarımıza kadar tekrar diriltene kadar tekrar dünyaya farklı bir bedenle de farklı bir şekilde de 

bir hayvan bir taş bir bitki ya da bir nesne şeklinde geri gelmemiz mümkün değildir. Bu gibi 

batıl iddialar peşinde koşanların Rabbimiz katından gelen hiçbir bir delilleri yoktur, hiçbir 

peygamber böyle bir söz söylememiştir, Rabbimizin katından lütfettiği hiçbir kitapta da bu 

yazmamaktadır böyle bir şey Rabbimizin katında bulunan korunmuş levhalarda her şeyin yazılı 

olduğu Levh-i Mahfûz’ da da bulunmaz.  



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

97 
 

 Her gece uykuya daldıktan sonra canlarımız bedenlerimizden ayrılarak bir bütün olarak semaya 

kaldırıldığı gibi ölümden sonra canımız ile bedenimizin ilişkisi kesilir. Ruh sahibi olan bedenler 

ise uykuya daldıklarında canları tüm kullar gibi toplanır lakin ruhları Rabbimizin takdirindedir. 

Her sabah güneşin doğudan doğması ile tekrar hayat bizlere lütfedilir, tekrar diriltiliriz, güneş 

batından da batınca ölüm kapımızı çalar. Mezara girdiğimizde de güneş bizim için batmış 

olacak ve tekrar dirilişle de güneşimiz doğacak. Şayet bir ruhumuz yoksa, bir hayvan gibi 

yaşadıysak, hayvanlar nereye gidiyorsa bizde oraya gidiyoruz. İnsan gibi yaşamaya gayret 

ettiysek, bir ruhumuz varsa, imanımız varsa, o ölçüde de ruhumuz ödüllendiriliyor kabir 

hayatımızda. Bu peygamberlerimize selam getirdiğimizde onlar bu selamlarımızı işitirler 

ruhları ile işitirler, kabirlere girdiğimizde ruh sahibi olan kullar bizleri görürler. Kötüler yani 

bir hayvandan öte kullara zulmedenler, şeytanlaşanlar için de kabirde azaptan bahsederiz, lakin 

bu azap cehennem azabı olarak fiziksel bir acı olarak düşünemeyiz, çünkü beden ile bir 

ilişkimiz yok, bu ızdırap nasıl ki yüreğimizi yakan, başımızı zonklatan bir acı veya ızdırap 

duyduğumuzda büyük bir pişmanlık hissettiğimizi, kendimizi kaybettiğimizi düşünebiliriz, 

kötüler ruh sahibi değildir kafirlerin Rabbimizle bir bağı yoktur lakin kabre girince artık gözleri 

açılmış melekler tarafından sorguya alınmışlardır artık onlar da Rabbimizin varlığını ve 

birliğini idrak ederler Rabbimizin takdiri ile işte bu halde de canlarının yanında nur değil nar 

ile geldikleri için o ateş kendilerini yer bitirir o nur ile huzur bulmak varken ateş ile kabirde bir 

başlarına kalırlar bu onlar için Rabbimizin takdir ettiği kabir azabıdır bunun hesap gününden 

sonrası da vardır ki orası da cehennemdir. Aklın başına gelmesi deyiminin en ızdıraplı hali 

kabirde gerçekleşir, ruh sahibi olan Müslümanlardan kabir azabı çekenler şayet kötü bir yolda 

ölürlerse yaptıkları kötülüklerin cezasını da aynı şekilde büyük bir pişmanlıkla büyük bir 

ızdırapla Rabbimizin takdir ettiği ölçüde yaşarlar bu acıyı da beraberinde getirdikleri ateşle 

çekerler, hesap günü de haklarında ne olur Rabbimizin takdirindedir. Ölülerin rüyalarda 

görülmesi hususu ki ölülerin bizlerle herhangi bir şekilde iletişim kurması mümkün değildir, 

çünkü canları hesap günü için tutulur, sadece ruh sahibi olan kullar bu dünyamızda 

görevlendirilirse ki bunlar Hz. İsa As. gibi bizlere meleklerin dua ettiği gibi dua ederler de 

böylelikle de bizlere işlerimizde yardımcı olurlar. Peygamberimiz Hz. Muhammed Sav. 

peygamberlerimiz, şehitlerimiz onlar ölü olmazlar diri olurlar çünkü onlar ruh sahibi 

olmuşlardır. Ölü olanlar bir ruh sahibi olmayanlardır, herkes hesaba çekilecek, geçmişte 

yaşamış bir dinozor bile diğer dinozordan hakkını alacak. Ruh çağırmak gibi saçmalıklar 

cinlerin kullara olan oyunlarından ibarettir, şayet bir ruh ile görüşmek isterseniz de bu da ancak 

Rabbimizin takdirindedir peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ i rüyasında görenler 

olabiliyor bu gördükleri peygamber efendimiz Hz. Muhammed Sav.’ in canı değil, bedeni değil 

Rabbimizin lütfu ile gördükleri ruhudur ve bu işte kulun istemesi ile değil Rabbimizin dilemesi 

ile olur, bu halleri dünyada değil ruhumuz ile bunu ancak tecrübe edebiliriz çünkü ruh sahibi 

olursak ancak bir bağlantıdan bahsedebiliriz ki bu ruh sahibi olmanın da çeşitli seviyeleri vardır 

herkeste Rabbimizle aynı derecede bir bağ söz konusu değildir ki kullar her biri farklı farklı her 

birinin seviyesi de imanı da farklı farklıdır. Gördüğümüz rüyalar bir hayvanın gördüğü rüyalar 

gibi olur şayet bir ruhumuz yoksa. Ruh sahibi olduğumuzda da gördüğümüz rüyalar 

maneviyatla alakalı olur kendimizi yargıladığımız sürece evrilir, bir ruh sahibi olmayan 

gördüğü rüyada karnı aç olarak yatar kendisini türlü türlü yemekler içinde görür bu rüyanın 

maneviyatla alakası yoktur bu rüyanın ona bir katkısı olmaz. Maneviyat çalışan ruh sahibi olan 

kul da gördüğü rüya ile ilgili bir yorumda bulunurken bu rüyayı kendi manevi gelişimi ile ilgili 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

98 
 

olarak değerlendirirken, maneviyatının gelişimi konusunda bu rüyayı okurken ki hali bu halden 

geçen ruh sahiplerinin hallerinden de faydalanarak ki derin bir anlayışla değerlendirmesini 

yapar. Bu öyle bir çalışmadır ki bazen görülen bir rüyanın analizi çok uzun süreler alır Hz. 

Yusuf As.’ın görmüş olduğu rüyayı seneler sonra açıklığa kavuşturması buna örnek olarak 

verilebilir. Kur’an-ı Kerim ve habibi Hz. Muhammed olmadan hayatımızda hak yolda değilsek, 

maneviyatımızı hak yolda inşa etmiyorsak kendimizi doğru bir şekilde inşa edemeyiz, 

hayatımızı da maneviyatımızı da doğru bir şekilde okuyamadığımız gibi batıl bir yolda cahilce 

bir iş tutarız tüm emeklerimiz de tüm çalışmalarımız da ziyan olur çünkü emredilen yol bu 

yoldur hakiki bilgi bu yolda bulunur nur bu yoldadır ruhta.  

 Bazıları rüyalarında geleceğe yönelik olayları görebiliyor misal deprem olacağını görenler 

bunun açıklaması da dünya ile adeta bütünleşmiş olmakla alakalıdır ki onlar Rabbimiz ile 

kurmaları gereken bağı dünya ile kurmuşlardır, uzak doğuda özellikle çeşitli meditasyonlarla 

doğa ile bütün olmaya çalışanların da halleri de bunlar gibidir. Onların bu gördüklerine itimat 

edilmez, inanılmaz, bu makam veya mertebeye de işaret değildir, bu dünya ile hemhal olanlar 

hallerini hak yolda düzeltmelidir. Bizim zaman algımız günler ve gecelerden ibaretken 

maneviyatta zaman algısı daha farklı işler, üç günlük dünya hayatında üç gün ötesini görmeye 

gayret etmeli yani ölümümüzü, yaşadığın dünyayı her haliyle görsen de kime ne faydası olur, 

dünya ile bu kadar hemhal olmanın kime faydası olur, maneviyatımıza Rabbimizi razı edecek 

işler peşinde koşmalı, kendimizi maneviyatta geliştirmek, Rabbimizin rızasını kazanamk 

arzumuz bu olmalı değersiz dünya değil, yarın ne olacak ne bitecek bilebilir miyiz, ne zaman 

ecelimiz gelecek bilebilir miyiz her iş Rabbimizin elindedir takdir ona aittir dilediği gibi 

hükmeder.  

 Bugün Rabbimizin lütfu ile elimizde fırsat varken Rabbimizden gelen uyarılara kulak 

kabartalım, aklımızı çalıştıralım, hak yolda olan kullarla beraber olmaya çalışalım ki 

gönüllerimizi elinde bulunduran Allah’a yakınlaşma yollarını arayalım. Rabbimize dönmek için 

vaktimiz varken Rabbimizden yüz çevirmek için bu vaktimizi kullanmak hak yolda olan 

kullardan kaçmak için kullanmak en büyük ziyandır kulun kendisine yaptığı en büyük 

haksızlıktır, kendine yaptığı en büyük zulümdür, hayatta kalbinizi acıtan bir olayla 

karşılaştığınızda yaşadığınız acı ve ızdırap duygusu esasen içinde bulunduğunuz her anı 

kapsamakta. Her bir günümüz her gün yeni bir ikramı var emredildiği gibi kıyafetlenmek için 

lakin bizler çıplak bir şekilde her günümüzü geçiriyoruz. Her gün gözümüzü açtığımız her gün 

Rabbimizin bizlere lütfettiği büyük bir ikramı. Rabbimize olan saygımız, Rabbimize 

duyacağımız huşu çok derin olmalı bu derinliğimizi de hak yolda olan çevremizle de daha da 

arttırma yoluna gitmeliyiz onlara da lütfunu görmeliyiz, tüm alemlere olan lütuflarını da.  

 Farklı farklı renklerden bahsedebiliriz, gökkuşağını gördüğümüzde farklı farklı renkler 

birbirinin üstüne binmiş bir vaziyette görüyoruz, maneviyatta da farklı farklı renklerden 

bahsedebiliriz kırmızı, turuncu, sarı, yeşil, mavi, lacivert ve mor renklerini görüyoruz bu renkler 

de farklı farklı anlamlara gelir. Her nasıl hayatımızda farklı renklerde kıyafetler giyiyoruz 

maneviyatta da farklı farklı renklerde kıyafetler giyeriz. Hz. Musa As. kıssasında geçen sarı 

inek altının renginin sarı olması gibi ateşin kırmızı olması, nurun beyaz olması her birinin farklı 

anlamları bulunur. Her nasıl ki kıyafetlerimizi giydiğimizde bedenimizi örtüp gizliyoruz aynı 

şekilde renkler de bizleri öyle örter ve gizler. İnek sürüler içinde sarı renkte gizlenmişti kurban 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

99 
 

etmeleri istendi, içlerinde değerli gördükleri altın rengi bir buzağı heykel yaptılar içlerinde ne 

varsa onu yaptılar. İçlerinde gizlenen şeyler ortaya döküldü kurban etmeleri içlerindeki 

kötülüğü ortaya çıkartıp kurban etmeleri istendi oysa onlar ona tapma yoluna gittiler. Çeşitli 

renkte kıyafetler çeşitli meslekler ile örtüştüğü gibi maneviyatta da içinde bulunduğumuz halin 

renginde kıyafetleniriz. Doktorlar insanları tedavi ederler nur da öyle nur da beyaz rengindedir 

nur Rabbimizin rahmetidir. Kıyafetlerimiz her nasıl sürekli değişiyor bizler de o şekilde 

maneviyatta kıyafet değiştiririz. O kıyafet üstümüzden alındığında da çırılçıplak kalırız bu 

kıyafetler hep Rabbimizin lütfudur, kendimizden bilmememiz gerekir, o kıyafet olmasa 

çırılçıplak bir halde yaşardık, büyük bir utançla büyük bir ızdırapla, Rabbimizin rahmeti bizi 

sarıp sarmalamış ve kötülüklerimizi rahmet ile örtmüştür. Rabbimizin renklerinden o 

boyasından daha güzel bir boya daha güzel renkler hiç olur mu, ondan daha güzel takdir eden 

hiç olabilir mi, dünyamıza baktığımızda ne de güzel renklendirilmiş alemler hep Rahmeti ile 

Rabbimizden de bizleri en güzel şekilde hak yolda kıyafetlendirmesini en güzel şekilde 

renklendirmesini en güzel şekilde hayatlarımızı Rabbimizden rahmeti ile renklendirmesini en 

güzel boyayı vurmasını dilemeliyiz, tüm İslam alemine de. Melekler de Hz. Âdem As.’ a nasıl 

kıyafetleneceğini dünyada günlük kıyafetlerin nasıl dikileceğini göstermişlerdir ki ne de büyük 

lütfudur böylelikle dünyada üzerimizde olan kıyafetler ortaya çıkmıştır, maneviyatta da nasıl 

kıyafetlenmemiz gerektiğini de Rabbimiz gelen peygamberlerle kutsal kitaplarla bizlere tarif 

etmiştir. İpek kıyafet giymekse bizlerin dünyaya olan düşkünlüğünü arttıracaktır erkekler 

açısından kadınlar ise böyle değildir erkeklerin ve kadınların yaratılışları ve yükümlülükleri 

farklıdır cennette ise cennetlik kullar için en güzel elbiseler en güzel kıyafetler lütfedilecektir, 

kıyafetler türlü türlü zenginlikler. Hesap günü de çırılçıplak olarak kaldırılacağız sonra 

kıyafetlerimiz gelecek o kıyafetlerden anlaşılacak nasıl bir iş tuttuğumuz. Hesap günü de 

çırılçıplak Rabbimizin huzuruna çıkacağız. Bizleri Rahmetle örtmesini umut ediyoruz. İşte 

dünya hayatında yapıp ettiklerimiz hesap gününde üzerimize kıyafet olarak dönecek. 

Zulmedenlerin boyunlarına pranga olarak gelecek. Hak yolda olan bu yolda koşturanların 

kıyafetleri de ona göre olacak. Yaşadığımız hayat ile ölümümüz arasında bir fark yok esasen 

sürekli ölüp diriliyoruz, her sabah çırılçıplak uyanıyoruz, çırılçıplak yatağımızdan kalkıyoruz, 

çırılçıplak dolaşıp çırılçıplak tekrar yatağa dönüyoruz. Üzerimize bir şeyler alsak iyi olur.  

 Kurban mevzusuna gelecek olursak ki Kurban Bayramımız var ve kurban etmek istediğimiz 

hayvanı görmeye gidiyoruz, bundan önce de para ayırıyoruz, para ayırmadan önce de karar 

veriyoruz Rabbimize kurban adayacağımızı niyetimizi kesinleştiriyoruz, hayvanı kesimhaneye 

götürüyoruz ki bu Hz. İbrahim As.’ın evladını taş üzerine yatırması gibidir, kararı kesindir, 

bıçağı bilenmiştir, sunak ki Rabbimize sunacağımız sununu da hayvan da onun üzerinde, feda 

edeceğimiz bir para var, Hz. İbrahim As.’ın feda edeceği oğlu, göz bebeği evladı, tüm arzusu 

Rabbimize yakınlaşmak için tüm her şeyini feda etmeye hazır en değerli gördüğünü bizler de 

Rabbimize yakınlaşmak için nelerimizi feda etmemiz gerekiyor Hz. Musa As.’ın kavmi gibi 

içimizde gizlenmiş kötülükleri ortaya çıkarması için Rabbimizden yardım istememiz ki 

nefsimizin kötü istekleri ve arzuları hep öküzdür böylelikle de aklımızı da gönlümüzü de bu işe 

yoğunlaştırarak Rabbimizin rızası için o kötülüğümüzü boğazlayabiliriz.  

 Ağaçlar, taşlar, hayvanlar, kurumuş odun parçası hep içinde ölü bir ruh taşır. Ölü bir ruha sahip 

bir arkadaşımız olduğunu varsayalım ki kendisi kötü bir yolda, ona üzülüyoruz, bu üzüntümüz 

ona ne kadar çabalarsak çabalayalım bir fayda sağlamaz, ölü ruhunu diriltemeyiz hakeza kendi 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

100 
 

ruhumuzu da bizler diriltmedik gönlümüzü İslam’a açan Rabbimizdir bu ancak Rabbimizin 

elindedir bu bilince ulaşmaya gayret etmeliyiz, bu elbette işleri koy vermeye bizi 

sürüklememeli bir taş bile ufak su damlaları ile şekilden şekle geçiyor biz işte o su damlaları 

gibi yumuşak yumuşak çevremize Rabbimizin bizlere lütfettiği rahmet damlalarını en güzel 

şekilde ulaştırmaya gayret etmeliyiz tüm gönüllere ki gönüllerin sahibi de bizim de 

gönüllerimizin sahibi olan Rabbimizin bizlerden beklediği iş budur. Zalimler bundan 

müstesnadır, Allah onların belalarını versin onlara bu dünyada bir merhaba dahi yok.  

 Geçmişten günümüze değin Hz. Âdem As.’ dan itibaren onun neslinden peygamberlerimiz 

geldi bu süreçte de insanlık bilimsel olarak ilerledi bunu nesnel olarak görebiliyoruz, bunun 

yanında manevi olarak da bir ilerleme söz konusu oldu bu ilerleme de Rabbimizin lütfu ile 

nesilden nesle aktarıldı bu aktarım talebeler yetiştirmekle beraber aynı zamanda evlilikler yolu 

ile de aktarıldı. Hz. Muhammed Sav.’ in zamanında da Kur’an-ı Kerim’in ve habibinin nuru 

tüm alemlere rahmet oldu ahir zamanın son peygamberi olan Hz. Muhammed Sav. ile beraber. 

İşte bu rahmet hazinesi tüm insanlığın önünde duruyor sadece belirli bir gruba değil tüm 

alemlere. Maneviyatta ilerlemek ancak bu rahmet hazinesi ile mümkün, değişim ve gelişim 

ancak buna bağlı. Bizden önceki nesiller sevaplarıyla günahlarıyla geldiler geçtiler sırada da 

biz ve bizden sonraki gelecek nesiller var, bizler geçmişteki hayırlı kullara duacı onları en güzel 

şekilde yad eden, anan gelecekte gelecek olan nesiller için çabalayan onlara güzel bir miras 

bırakma gayretiyle de kendimizi de en güzel şekilde Kur’an-ı Kerim ile habibi Hz. Muhammed 

Sav. ile sünnetleriyle yaşayan kullar olmalıyız. Tüm nesiller böyle bakınca bir bütün, tüm 

nesiller birbiriyle iç içe geçmiş bir zincir gibi, her biri bir sonraki nesli desteklemenin yanında 

tüm nesiller de bizleri ve bizden sonrakileri de adeta destekliyor. Bunun en bariz örneğini de 

DNA ile de görebiliriz nesillerden nesillere aktarılan DNA zincirimizde bunun yanında 

toplumsal olarak aktarılan bir mirastan da bahsedebiliriz. Azgın kavimlerin helak olması da 

bizlere büyük bir lütuf. Hz. Nuh As. ve gemisine binenler de Rabbimizin üzerimize olan 

rahmetlerinden.  

 Birgün kalsa hayatımızda düşünecek kadar zamanımız da kalmış demektir bu zamanı en güzel 

şekilde değerlendirmemiz gerekmez mi gelen uyarıcının uyarısına kulak vererek düşünsek iyi 

olur. 

 İncil ile de müjdelendi lakin bunu kabul etmediler, böylesine büyük bir müjdeyi kabul 

etmediler üstüne de düşman kesildiler Meryem oğlu Hz. İsa As.’ a bu müjde de Hz. Muhammed 

Sav.’ di ahir zaman peygamberi. Rabbimiz olan Allah rahmet ve hidayetini dilediğine lütfeder. 

 Biranda gözlerimizi açıp dünyada yaşamaya başlıyoruz bebeklikten çocukluğa oradan gençliğe 

sonra ihtiyarlığa bir süreç içindeyiz ecelimiz daha önce takdir edilmemişse elbette, Rabbimiz 

bu süreçte Rabbimiz bizlere işlerimizi ne kadar da kolaylaştırıyor bakıp şükretmeliyiz halimize 

geçmişimize de bizi ulaştırdığı zamana da şu an yaşadığımız ana da öyle çok kıymetli ki bu 

süreç Rabbimizin üzerimize yağdırdığı rahmetini görmeye gayret etmeliyiz, bu görme 

konusunda da çevremizden hak yolda olan çevremizden de yardım alabiliriz tek başımıza 

olursak bir manzara karşısında farklı güzellikleri görmeden bir noktaya kitlenip kalabiliriz 

karşımızda kocaman bir manzara bizse önümüze bakıyoruz yanımızda birileri varsa da onların 

sözleri de başımızı biraz daha kaldırıp daha da uzaklara bakma konusunda yardımcı olabilir. 

Farklı bakış açıları ile manzaralar da değişir göremediğimiz güzellikleri görebiliriz. 



MANEVİYAT SÖZLÜĞÜ 

101 
 

 Yaşlanınca yerimizden kımıldayamaz hale geliyoruz, gözlerimiz görmez oluyor, kulaklarımız 

duymaz oluyor, anlama yetimizi de yavaş yavaş azalmaya başlıyor. Gençliğimizde ise 

Rabbimizin lütfu ile bunlara en güzel şekilde sahip olabiliyoruz. Ayağımız kayıp düştüğünde 

omurilik üzerine düştüğümüzde sırt üstü hele bir de kuyruk sokumunun üzeri tüm vücudumuz 

nasıl da büyük bir acı kaplıyor öleceğimizi sanıyoruz adeta, bir yardım için de etrafa 

bakınıyoruz bu acıdan bir an önce kurtulmak umudu ile ölüm gelip çattığında da ecelimiz 

geldiğinde bundan nasıl kurtulabiliriz, ölümü tadacağız, her bir nefis ölümü tadacak bundan bir 

kaçış yolu yok, diğer tüm yaratılmış kullar gibi Rabbimizin huzurundan da bir kaçış yolu yok 

diğer kullar gibi bizde hesap günü hesaba çekileceğiz, hesap günü için de diriltileceğiz aynı 

diğer kulların da diriltileceği gibi. Gözlerimiz görürken, kulaklarımız da duyarken kalbimiz de 

atarken davranıp hadi demeliyiz hak yolda koşturmaya, çalışmaya, çabalamaya Rabbimizin 

rızasını kazanmak üzere. 

 

Başlangıç 

 

Bizi, biz Müslümanları bekleyen mutlu son, Rabbimiz bizlerden razı ve 
mutlulukla bizi izlerken, bizlerde bu beklediğimize lütfu ile kavuşmakla 

adeta mutluluktan uçan küçük bir kız çocuğu gibi cennet çimenleri 
üzerinde yuvarlanmak. 

 Selam olsun salih kullara, selam olsun tüm peygamberlerimize hamd 
olsun alemlerin Rabbi olan Allah’a. 


